Journal of Sharia and Law
, Vol. 4, No. 4, Oktober 2025, pp. 154 - 171
’ Editorial Office: Faculty of Syari'ah and Law Sultan Syarif Kasim
< ? State Islamic University, Riau-Indonesia. JI. H.R Soebrantas KM. 15
Pekanbaru, Riau. Website: https://jom.uin-
Journal of Sharia and Law g5ka ac.id /index.php/jurnalfsh /login.
E-ISSN: 2964-7436
Muhammad Nur Iman Bin Mohd Yusoff- Abdi Almaktsur, Zulfahmi Bustami: Hukum Memakan

Tinta (Dakwat) Sotong Perspektif Mufti Negeri Terengganu Dan Mufti Wilayah Persekutuan
Malaysia

HUKUM MEMAKAN TINTA (DAKWAT) SOTONG PERSPEKTIF MUFTI NEGERI
TERENGGANU DAN MUFTI WILAYAH PERSEKUTUAN MALAYSIA

Muhammad Nur Iman Bin Mohd Yusoff!
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau
E-mail: imanyusoff0512@gmail.com

Abdi Almakstur 2
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau
E-mail: abdialmaktsur@uin-suska.ac.id

Zulfahmi Bustami3
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau
E-mail: zulfahmibustami@uin-suska.ac.id

ABSTRAK

Penelitian ini membahas perbedaan fatwa antara Jabatan Mufti Negeri Terengganu dan
Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan Malaysia mengenai hukum memakan tinta (dakwat)
sotong dengan pendekatan figh mugaran yang menitikberatkan pada metodologi ijtihad
dalam penetapan fatwa. Kajian ini tidak menelaah aspek biologi atau kesehatan, tetapi
menganalisis bagaimana kedua lembaga menggunakan sumber hukum Islam, yaitu Al-
Qur’an, hadis, ijma’, qiyas, serta pendapat fuqaha dalam menentukan status hukumnya.
Penelitian menggunakan metode kualitatif deskriptif melalui studi pustaka dengan
analisis komparatif terhadap teks fatwa dan literatur fikih. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa Jabatan Mufti Negeri Terengganu mengharamkan konsumsi tinta
sotong karena dianggap najis dan termasuk bagian hewan yang keluar seperti darah
saat penyembelihan, berdasarkan kaidah istishab al-najasah serta pandangan sebagian
ulama Kklasik mazhab Syafii. Sebaliknya, Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan
membolehkan konsumsi tinta sotong karena dipandang sebagai bagian yang suci dan
tidak tergolong najis, berlandaskan kaidah al-ashlu fi al-asyya’ al-thaharah, pendapat
Imam al-Nawawi, serta keputusan Majma’ al-Figh al-Islami. Perbedaan ini lahir dari
variasi ijtihad dalam memahami dalil dan konteks ilmiah kontemporer, bukan
pertentangan prinsip, sehingga dapat dipahami sebagai khilaf fikih yang sah dalam
kerangka istinbath hukum Islam.

Kata Kunci: Tinta Sotong, Fatwa, Figh Muqaran, Mufti Terengganu, Mufti Wilayah
Persekutuan

154


https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/jurnalfsh/login
https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/jurnalfsh/login
mailto:imanyusoff0512@gmail.com
mailto:abdialmaktsur@uin-suska.ac.id
mailto:zulfahmibustami@uin-suska.ac.id

155

ABSTRACT

This research discusses a comparison of fatwas between the State Mufti Department of
Terengganu and the Malaysian Federal Territory Mufti Department regarding the law of
eating cuttlefish ink, using a muqaran figh approach and focusing on the ijtihad fatwa
methodology. This study does not assess biological or health aspects, but scientifically
examines how the two fatwa institutions use Islamic legal sources - the Koran, hadith, ijma’
and qiyas - as well as the views of the fuqaha' in determining the legal status of cuttlefish
preaching from a figh perspective. The results of the research show that the Terengganu
State Mufti Office tends to the opinion that it is forbidden to eat cuttlefish because it is
considered unclean and includes animal parts that flow out when slaughtered, based on
the rules of istishab al-najasah and the views of some of the classical Shafi'i school of
fuqaha'. On the other hand, the Department of Mufti of the Federal Region is of the opinion
that it is necessary to eat cuttlefish, because it is included in the sacred part of cuttlefish
and is not considered unclean according to contemporary views, based on the rules of al-
ashlu fi al-asyya' al-thaharah (as long as something is holy) and the views of scholars such
as Imam al-Nawawi and the decision of the Majma' al-Figh al-Islami. This research uses a
descriptive qualitative method with a library research approach and comparative fatwa
text analysis. In conclusion, the differences in views of these two positions arise from
differences in ijtihad in understanding the propositions and current scientific context, not a
conflict of principles. Therefore, this difference is naturally considered a valid khilaf fiqghi
within the istinbat framework of Islamic law.

Keywords: Cuttlefish Daqwat, Fatwa, Muqaran Fiqh, Terengganu Mufti, Federal
Territory Mufti

PENDAHULUAN

Salah satu aspek penting yang mendapatkan perhatian khusus dari Al-Qur’an
adalah masalah kesehatan. Islam menekankan pentingnya kesehatan bagi umatnya dan
memberikan panduan yang jelas mengenai makanan dan minuman yang baik untuk
tubuh. Dalam Al-Qur’an, terdapat perintah yang tegas untuk mengonsumsi makanan
halal, yang menunjukkan bahwa menjalani pola makan yang baik adalah bagian dari
ibadah kepada Allah. Dengan demikian, jelas bahwa mengonsumsi makanan halal dan
thayyib adalah perintah Allah yang tidak dapat diragukan lagi kebenarannya.

Isu hukum memakan tinta (dakwat) sotong di Malaysia telah menjadi topik
perbincangan hangat di media sosial, sehingga memicu perdebatan yang meluas di
kalangan masyarakat. Perdebatan ini muncul karena adanya perbedaan pendapat
tentang status hukum tinta (dakwat) sotong, apakah halal atau haram untuk dikonsumsi.
Sebagian pihak berargumen bahwa tinta (dakwat) sotong adalah halal karena
merupakan bagian dari hewan laut, yang umumnya dihalalkan dalam Islam berdasarkan
dalil seperti firman Allah dalam surah Al-Maidah ayat 96.1

Di media sosial, perdebatan ini sering disertai berbagai argumen, baik yang
didasarkan pada dalil agama, pandangan peribadi, maupun kajian ilmiah. Sayangnya,
diskusi ini terkadang menjadi emosional dan berkepanjangan sehingga memicu
perselisihan yang tidak sehat. Hal ini tidak hanya membingungkan masyarakat, tetapi
juga menunjukkan bagaimana isu-isu agama mudah diperdebatkan ketika tidak dirujuk
pada pihak berwenang seperti JAKIM atau badan fatwa resmi.

1 Departmen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Surabaya: Fajar Mulya,2009) hal. 121



156

Ada beberapa pendapat tentang hukum memakan tinta atau dakwat sotong.
Mesyuarat Jawatankuasa Fatwa Negeri Terengganu Kali Kelima Penggal Kesembilan
yang bersidang pada 7 Disember 2011 telah bersetuju untuk mengekalkan keputusan
fatwa yang telah dibuat oleh Allahyarham Syed Yusuf bin Ali Az-Zawawi (Mufti pada
tahun 1953 hingga 1975) iaitu dakwat atau tinta sotong adalah najis kerana cecair
tersebut kotor dan berbau busuk jika dibiarkan lama. Cecair ini juga termasuk dalam
kategori bahan kumuhan binatang dan orang yang mempunyai selera yang normal tidak
akan memakan cecair (pasi) tersebut.2

Sedangkan Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan berpandangan bahwa memakan
sotong adalah diharuskan begitu juga dengan tinta (dakwat)nya memandangkan ia
sebahagian hidupan laut sebagaimana umum nas yang dinyatakan tadi. Dalam konteks
cecair sotong, ia dianggap sebagai sebahagian daripada anggota sotong yang boleh
dimakan dan dimanfaatkan. Hal ini kerana tiada nas syarak yang jelas melarang
memakannya, maka ia tertakluk kepada hukum asal. Sebagaimana kaedah Figh yang
menyatakan, “Asal pada sesuatu adalah harus sehinggalah terdapat dalil yang
mengharamkannya”. 3

Al-Qur'an memberikan panduan penting mengenai makanan bergizi melalui
konsep halalan thayyiban. Dalam hal ini, “halal” menjadi syarat utama agar makanan
dianggap bernilai gizi menurut ajaran Islam. Istilah ini mencakup dua makna, yaitu
makanan yang diizinkan secara hukum figih serta diperoleh melalui cara-cara yang
sesuai dengan ketentuan syariat.*

Sementara itu, syarat kedua dari makanan yang baik adalah “thayyib,” yang
mengandung arti baik, sehat, serta aman untuk dikonsumsi. Dalam prinsip dasar Islam,
segala yang bermanfaat dan memiliki nilai kebaikan dianggap halal, sedangkan yang
berbahaya dan merugikan dipandang sebagai haram. Oleh karena itu, hukum asal dari
segala makanan, baik yang berasal dari hewan, tumbuhan, atau yang ada di laut dan
darat, pada dasarnya adalah halal, kecuali jika terdapat dalil yang jelas menyatakan
sebaliknya.

Dalam konteks ini, Allah SWT berfirman surah surah Al-Baqarah (2) ayat 29 yang
berbunyi:

oot 21 2 U (=l Bl sl 50
Artinya: “Dialah Allah yang menjadikan segala yang ada di bumi untuk kalian.”>

Jika seseorang merasa ragu terhadap status suatu makanan dan tidak dapat
memastikan apakah makanan tersebut halal atau haram, maka sebaiknya makanan itu
dihindari. Ibnu Daqiqil'ld menyatakan, “Apabila seseorang ragu terhadap sesuatu dan
tidak mengetahui apakah itu halal atau haram, serta terdapat dua kemungkinan yang
saling bertentangan tanpa ada petunjuk yang jelas ke arah salah satunya, maka yang
paling baik adalah menjauhi hal tersebut.”

Namun, apabila sudah jelas bahwa tidak ada dalil yang melarang konsumsi suatu
makanan tertentu, maka menghindarinya dapat dianggap sebagai sikap berlebih-lebihan

2 https://zulkiflialbakri.com/dakwat-pasi-sotong/

3 http://e-smaf.islam.gov.my/e-smaf/index.php/main/mainv1/fatwa/pr/11604

4 Himmatul Aliyah, Urgensi Makanan Bergizi Menurut Al-Quran Bagi Pertumbuhan dan
Perkembangan Anak, (Jurnal [lmu Qur*an dan Tafsir vol. 10 No.2 tahun 2016) hlm. 214

5 Departmen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahan, (Bandung: CV Media Fitrah Rabbani,2008),
hlm. 5.



157

(ghuluw) dalam beragama. Syaikh Muhammad bin Shalih Al- ‘Utsaimin menjelaskan,
“Jika terdapat kemungkinan ketidakjelasan mengenai suatu makanan dan
kemungkinannya cukup kuat, maka lebih baik untuk meninggalkannya. Namun, jika
kemungkinannya lemah, maka kecenderungan untuk meninggalkannya juga akan lemah.
Jika ketidakjelasan tersebut tidak ada sama sekali, maka menghindari makanan itu
dianggap sebagai beban yang tidak diperlukan dan dilarang oleh syariat.”

Kewajiban untuk mematuhi ajaran ini merupakan tanggungjawab setiap Muslim,
karena Al-Qur’an merupakan sumber pedoman hidup yang mengarahkan umat manusia
ke jalan yang benar. Semua perintah yang diturunkan oleh Allah SWT adalah kebaikan
yang ditujukan untuk kesejahteraan umat manusia. Ini termasuk anjuran untuk memilih
makanan yang halal dan thayyib, serta menjauhi segala jenis makanan yang syubhat dan
haram.® Sebagai tambahan, firman Allah dalam Al-Qur’an surah Al-Baqarah 2:168.7

Rumusan masalah dalam penelitian ini yaitu bagaimana pendapat Mufti Negeri
Terengganu tentang hukum memakan tinta (dakwat) sotong dan dalilnya?, bagaimana
pendapat Mufti Wilayah Persekutuan tentang hukum memakan tinta (dakwat) sotong
dan dalilnya?, bagaimana analisis figh muqarin terhadap hukum memakan tinta
(dakwat) sotong?.

Adapun yang menjadi tujuan dari penelitian ini adalah: untuk mengetahui
pendapat Mufti Negeri Terengganu tentang hukum memakan tinta (dakwat) sotong dan
dalilnya, untuk mengetahui pendapat Mufti Wilayah Persekutuan tentang hukum
memakan tinta (dakwat) sotong dan dalilnya, untuk mengetahui analisis figh muqgarin
mengenai hukum memakan tinta (dakwat) sotong.

METODOLOGI PENELITIAN

Jenis penelitian ini adalah penelitian normatif hukum Islam dengan menggunakan
metode penelitian kepustakaan (library research). Penelitian ini dilakukan dengan
mengumpulkan data dan bahan-bahan yang berkaitan dengan persoalan hukum makan
tinta (dakwat) sotong melalui kajian literatur murni, yaitu dengan membaca, menelaah,
dan menganalisis tulisan-tulisan, kitab-kitab figh, fatwa kontemporer, serta karya
akademik yang relevan dengan pembahasan.

Untuk penelitian ini, penulis menggunakan data kualitatif yang berbentuk
maklumat atau informasi yang diperoleh dari berbagai sumber yang telah diidentifikasi
sesuai dengan keperluan kajian.? Data tersebut dihimpun melalui proses pengutipan
langsung maupun tidak langsung dari kitab-kitab figh, karya tulis akademik, artikel
ilmiah, serta fatwa resmi yang dikeluarkan oleh lembaga berautoriti seperti Jabatan
Mufti Negeri Terengganu dan Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan. Seluruh data yang
terkumpul kemudian disusun dan disajikan secara sistematis agar relevan dengan fokus
penelitian mengenai hukum makan tinta (dakwat) sotong. Dalam upaya mengumpulkan
data yang relevan, penulis menerapkan beberapa metode, yaitu: wawancara, studi
kepustakaan.

6 Diah Himpuno, Membuat Masakan dan Kue Dari Bahan Halal, (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama,
2017) hlm. 6

7 Departmen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Surabaya: Fajar Mulya,2009) hal. 25

8 Idris Awang, Penyelidikan limiah Amalan dalam Pengkajian Islam, (Selangor: Kamil & Syakir Sdn.
Bhd, 2009), hlm 94.



158

Teknik analisis data yang digunakan dalam kajian ini adalah analisis normatif
dengan pendekatan figh muqaranah (perbandingan hukum). Proses ini dilakukan
dengan cara mengumpulkan data dari kitab-kitab figh serta sumber-sumber fatwa yang
mewakili kedua mazhab atau pandangan yang relevan dengan permasalahan hukum
makan tinta (dakwat) sotong. Data yang diperoleh kemudian dianalisis dengan meneliti
dalil-dalil syar‘i yang dijadikan sandaran oleh masing-masing pihak, baik dari al-Qur’an,
al-Sunnah, qiyas, mahupun kaedah-kaedah figh. Selanjutnya, pandangan tersebut
dibandingkan untuk menemukan titik persamaan, perbedaan, serta dasar argumentasi
masing-masing.’

Analisis data dilakukan dengan cara menguraikan permasalahan berdasarkan
persoalan kajian (research questions) yang telah dirumuskan sebelumnya. Tujuannya
adalah untuk menjelaskan secara sistematis jawaban terhadap objektif penelitian,
menilai kekuatan dalil yang dikemukakan, serta memberikan kesimpulan yang bersifat
kritis dan komprehensif.10

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
A. Hasil Penelitian

Tinta (dakwat) sotong adalah cecair berwarna hitam yang dikeluarkan oleh
sotong sebagai mekanisme pertahanan diri. Ia tidak kekal dalam tubuh sotong,
sebaliknya akan disembur keluar apabila sotong merasa terancam. Hal ini
menimbulkan perbahasan: adakah tinta (dakwat) ini tergolong sebagai najis, atau
dianggap sebagai sebahagian daripada tubuh sotong? Pandangan yang mengatakan
tinta (dakwat) itu bukan sebahagian dari tubuh, menyokong hujah bahawa ia bukan
sesuatu yang dimakan secara tabi’inya. Oleh itu, timbullah pandangan bahawa tinta
(dakwat) ini adalah bahan luaran dan tidak menepati ciri makanan yang suci dan
bersih.

Bab ini penulis akan membincangkan hukum memakan tinta (dakwat) sotong
daripada perspektif syariah berdasarkan dalil-dalil al-Quran, hadis, pandangan
fugaha empat mazhab serta dapatan kajian semasa. Perbincangan juga akan
menumpukan perhatian khusus terhadap fatwa yang dikeluarkan oleh Jabatan Mulfti
Wilayah Persekutuan dengan mengharuskan memakannya manakala Jabatan Mufti
Negeri Terengganu yang mengambil pendekatan lebih ketat dan berhati-hati,
sehingga mengharamkan tinta (dakwat) sotong dimakan, sekalipun sotong itu sendiri
halal.

1. Pandangan dan Pendirian Mufti Negeri Terengganu serta dalilnya.

Berdasarkan penelitian penulis dalam dokumen ini, pendapat Mufti Negeri
Terengganu telah menetapkan bahawa hukum memakan tinta (dakwat) sotong
adalah haram, walaupun sotong itu sendiri halal dimakan. Keputusan ini dibuat
atas asas bahawa tinta (dakwat) tersebut:
a. Tidak kekal dalam tubuh sotong, tetapi keluar apabila sotong diserang.
b. Tidak dianggap sebagai makanan yang biasa dimakan oleh manusia.
c. Berpotensi mengandungi bahan yang memudaratkan jika tidak dimasak
dengan betul.

9 Abd. Rahman Dahlan, Usul Figh (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2010), h. 45-47.
10 Juhaya S. Praja, Metodologi Penelitian Hukum Islam (Bandung: Pustaka Setia, 2011), h. 88-90.



159

Mesyuarat Jawatankuasa Fatwa Negeri Terengganu Kali Ke Lima Penggal
Ke Sembilan yang bersidang pada 7 Disember 2011 bersetuju untuk
mengekalkan keputusan fatwa yang telah dibuat oleh Allahyarham Syed Yusuf
bin Ali Az-Zawawi® (Mufti pada tahun 1953 hingga 1975) iaitu cecair sotong
adalah najis kerana cecair tersebut kotor dan berbau busuk jika dibiarkan lama.
Cecair ini juga termasuk dalam kategori bahan kumuhan binatang dan orang
yang mempunyai selera yang normal tidak akan memakan cecair tersebut.1l
Menurut ulama Mazhab Syafi’i, setiap cecair yang berada pada rongga perut,
kemudian ia keluar dari mana-mana bahagian haiwan dihukumkan sebagai najis.
Justeru, antara cecair tersebut adalah tinta (dakwat) sotong yang telah terpisah
atau bersaingan daripada tubuh badannya.12

Pendapat Mufti Negeri Terengganu dalam fatwa berhubung hukum tinta
(dakwat) sotong berpegang kepada pendapat Mazhab al-Syafi’'i yang menyatakan
bahawa segala sesuatu yang keluar daripada rongga perut haiwan adalah najis,
sebagaimana dinyatakan oleh Imam al-Syafi’'t dalam al-Umm13:

T sl sl g B ol ps e D) G e i L S 1
Pendapat ini turut diperkuatkan oleh Imam al-Nawawi dalam al-Majmu
yaitul4:

et b 0g3h o At

Segala sesuatu yang keluar daripada perut haiwan seperti darah, muntah,
nanah, tahi, kencing atau selain daripadanya adalah najis, kerana ia kotor dan
tidak diizinkan syarak.”

dan Syeikh Zakariyya al-Ansari dalam Asna al-Matalib yaitul>
e shnall o bl dlon o &Y (o 58 55 o Wl o Dlsel G e e L

Segala yang keluar daripada perut haiwan, sama ada berbentuk cecair atau
lembut, hukumnya adalah najis, kerana ia termasuk dalam najis yang tidak
dimaafkan.”

Oleh itu, berdasarkan dalil-dalil tersebut, Jawatankuasa Fatwa Negeri
Terengganu menetapkan bahawa tinta (dakwat) sotong yang terpisah daripada
tubuhnya adalah najis dan tidak halal dimakan.

Semasa di temu bual bersama Mufti Negeri Terengganu yaitu Prof. Madya
Dato’ Dr Haji Mohamad Sabri bin Haron mengatakan ada beberapa di antara
ulama Mazhab Syafi’i yang pernah memfatwakan tinta (dakwat) sotong tersebut
sebagai najis:16

11 http://e-smaf.islam.gov.my/e-smaf/index.php/main/mainv1/fatwa/pr/11604

12 Jabatan Mufti Negeri Terengganu, Koleksi Fatwa Negeri Terengganu, Terengganu: Pejabat
Mufti Negeri, 2019, hlm. 114.

13 al-Umm, juz 1, hlm. 20-21

43l-Majm1, juz 2, hlm. 576

15Asna al-Matalib, juz 1, hlm. 120

16Prof. Madya Dato’ Dr Haji Mohamad Sabri bin Haron, Mufti Negeri Terengganu, Wawancara,
Jabatan Mufti Negeri Terengganu, 25 mei 2025



160

a. Menurut Syeikh al-Sayyid Abdullah bin Umar bin Abu Bakar bin Yahya al-
Hadhrami (mufti Hadhramaut pada zamannya), tinta (dakwat) hitam yang
terdapat pada sesetengah ikan atau sotong adalah najis. Hal ini kerana setiap
tinta (dakwat) yang berada pada rongga perut, kemudian ia keluar dari mana-
mana bahagian haiwan dihukumkan sebagai najis. Malah, ia juga adalah
kotoran haiwan tersebut yang telah berubah. Justeru, sesiapa yang
mengatakan ianya suci, maka dia telah melakukan suatu kesilapan.1”

b. Menurut Syeikh Muhammad Nawawi bin Umar al-Bantani, segala sesuatu
yang keluar dari sebahagian jenis hidupan laut, yang berwarna hitam seperti
tinta (dakwat) untuk menulis hukumnya adalah najis. Ini kerana, cecair
tersebut adalah kotoran yang keluar dari rongga perutnya.18

c. Menurut Syeikh Ahmad Khatib al-Minangkabawi (imam, khatib, guru dan
mufti Mazhab Syafi'i di Masjidil Haram), tinta (dakwat) sotong yang telah
terpisah atau bersaingan daripada tubuhnya adalah najis. Ini kerana segala
cecair yang berada dalam perut haiwan, hukumnya adalah najis.1?

Penulis juga melihat pendirian pendapat Mufti Negeri Terengganu lebih
cenderung kepada prinsip sad al-zara’i (menutup pintu kepada perkara yang
boleh membawa kepada mudarat), dan mengambil kira elemen taharah
(kesucian) serta tabiat manusiawi terhadap makanan. Walaupun terdapat kajian
saintifik yang menunjukkan tinta (dakwat) sotong mengandungi antioksidan dan
tidak berbahaya jika dimasak dengan sempurna, keputusan fatwa di Negeri
Terengganu tidak semata-mata bersandarkan kepada faktor kesihatan, tetapi
juga kepada prinsip figh dan adat kebiasaan masyarakat Muslim.

Dalam konteks masyarakat tempatan di Negeri Terengganu, tinta (dakwat)
sotong tidak dianggap sebagai makanan yang lazim dimakan secara berdiri
sendiri, berbeza dengan budaya Masyarakat Jepun. Maka, pengambilan
pendekatan ihtiyat (berhati-hati) oleh Jabatan Mufti Negeri Terengganu adalah
berasaskan uruf dan maslahah setempat.

Penulis mendapati bahwa Kaedah Figh yang Digunakan Jabatan Mufti
Negeri Terengganu yang menyokong pendekatan pengharaman ini ialah:

a. c‘\)-U\ 4w (Sad al-Zara ‘i) - Menutup jalan kepada perkara yang boleh

membawa kepada kemudaratan.

b. &S>ws 33l - Uruf dan kebiasaan masyarakat menjadi pertimbangan dalam

menentukan hukum.

C. @La-d\ e e ps Al ¢35 - Menolak kemudaratan diutamakan
daripada mengambil manfaat.

d. (L"J‘ el V) JJJ'S Y dusl>dl - Jika tinta (dakwat) dianggap najis, ia

memerlukan proses penyucian sebelum boleh dimakan.

Nazair.

17 Abdullah bin Umar bin Abu Bakar bin Yahya al-Hadhrami, di dalam kitab Al-Asybah wa al-

18 Muhammad Nawawi al-Bantani, Nihayat al-Zain fi Irshad al-Mubtadi’in, bab Taharah.
19 Ahmad Khatib al-Minangkabawi, al-Thaharah al-Kubra.



161

Penulis dapat melihat dalam Fatwa Negeri Terengganu ini menunjukkan
bahawa walaupun mazhab Syafi'i pada dasarnya menghalalkan haiwan laut
termasuk sotong, terdapat keperluan untuk menilai semula status tinta (dakwat)
sotong secara tersendiri. Pendekatan yang diambil oleh pendapat Mufti Negeri
Terengganu adalah lebih berhati-hati, dengan menyatakan haram memakan tinta
(dakwat) sotong, berasaskan prinsip taharah, uruf tempatan, dan kemungkinan
mudarat.

Dasar Hujah Jabatan Mufti Negeri Terengganu Adalah dengan mengambil
pendekatan yang lebih berhati-hati (ihtiyath) dalam menilai hukum tinta
(dakwat) sotong. Pendirian mereka banyak dipengaruhi oleh kaidah figh yang
menyatakan bahwa segala sesuatu yang keluar dari rongga tubuh hewan pada
asalnya dianggap najis, kecuali terdapat dalil yang mengecualikannya.20

Mereka menekankan bahwa meskipun sotong itu sendiri halal dikonsumsi
karena termasuk kategori hewan laut, cairan hitam yang dikeluarkannya perlu
ditinjau statusnya. Hal ini karena dalam figh Syafi'i terdapat pandangan bahwa
darah dan cairan tubuh hewan adalah najis, kecuali yang dikecualikan secara
jelas seperti ikan dan belalang.?! Oleh karena itu, tinta (dakwat) sotong dianggap
meragukan dan tidak dapat disamakan dengan dagingnya yang halal.

Jabatan Mufti Terengganu juga mempertimbangkan aspek kesehatan.
Mereka menegaskan bahwa jika terbukti tinta (dakwat) sotong tidak
membahayakan, maka tidak boleh langsung dihukumi haram.22 Dengan demikian,
pendekatan yang digunakan lebih menekankan aspek kesucian dan kehati-hatian,
dengan syarat tinta (dakwat) sotong tersebut bersih serta tidak bercampur
dengan unsur najis atau zat berbahaya.

2. Pandangan dan Pendirian Mufti Wilayah Persekutuan serta dalilnya.

Penulis telah mencari dan mendapati bahwa Jabatan Mufti Wilayah
Persekutuan melalui platform “Irsyad Fatwa” telah mengemukakan pendirian
yang lebih terbuka dan membenarkan pemakanan tinta (dakwat) sotong, berbeza
dengan pendekatan pendapat Mufti Negeri Terengganu yang lebih berhati-hati
dengan mengharamkan untuk memakan tinta (dakwat) sotong.23

Di dalam fatwa wilayah Persekutuan telah menegaskan bahwa hukum
memakan tinta (dakwat) sotong adalah harus kerana Dalam mazhab al-Syafi’i,
kedudukan hukum mengenai sotong sudah jelas, ia termasuk ke dalam kategori
hewan laut yang halal dimakan.

Mufti Wilayah Persekutuan berpegang kepada Dalil hukum yang
dinyatakan dalam Surah al-Ma’idah, ayat 96.24

Mufti Wilayah Persekutuan juga merujuk kepada pandangan dalam
Mazhab Syafi ‘i, yang mengharuskan semua jenis haiwan laut, termasuk sotong.
Menurut para ulama Syafi ‘iyyah, selagi sesuatu itu keluar daripada haiwan laut
yang halal, dan tidak memudaratkan, maka ia termasuk dalam kategori halal

20 Imam al-Nawawi, al-Majmi’ Sharh al-Muhadhdhab, Beirut: Dar al-Fikr, 1997, jil. 9, hlm. 29.
21 Al-Syirazi, al-Muhadhdhab fi Figh al-Imam al-Syafi’i, Beirut: Dar al-Fikr, jil. 1, hlm. 33.
22 Jabatan Mufti Negeri Terengganu, Koleksi Fatwa Negeri Terengganu, Terengganu: Pejabat
Mulfti Negeri, 2019, hlm. 114.
23 Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan, Irsyad al-Fatwa Siri ke-472: Hukum Memakan Dakwat
Sotong, Putrajaya: Pejabat Mufti Wilayah, 2020.
24 Departmen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Surabaya: Fajar Mulya,2009) hal. 121



162

dimakan.2> Tinta (dakwat) sotong tidak dikategorikan sebagai najis kerana ia
merupakan cecair semula jadi yang terhasil daripada badan sotong dan bukan
seumpama air kencing atau darah yang jelas najis2¢

Hadis Rasulullah SAW yang diriwayatkan dari Abu Hurairah RA juga
memperkuat ketetapan ini. Ketika ditanya mengenai hukum air laut dan hewan di
dalamnya, Baginda SAW bersabda:

e85 0 o Jotg g 10w dog e Jo D iz ) s ss 106 G e

A Jezs 0w ¢ 2 o 2 Gogal (ke o G 56 & g A s slazds 2

s Yol 9 Sl 56 s e w1 Lo

Dari Abu Hurairah RA berkata: Seorang lelaki datang kepada Rasulullah SAW dan
berkata: “Wahai Rasulullah, kami sering berlayar di lautan dan kami membawa
sedikit air tawar. Jika kami gunakan untuk berwudu, kami akan kehausan.
Apakah kami boleh berwudu dengan air laut?” Maka Rasulullah SAW bersabda:
Air laut itu suci (untuk bersuci), dan bangkainya halal (dimakan).2?

Hadis ini bukan hanya memberikan panduan mengenai kesucian air laut
untuk berwudu, tetapi juga menetapkan bahwa bangkai hewan laut halal
dimakan. Dengan demikian, tinta (dakwat) sotong baik dalam keadaan hidup
maupun mati di laut adalah halal untuk dikonsumsi.

Mufti Wilayah Persekutuan juga turut mengambil kira uruf semasa dan
realiti global di mana tinta (dakwat) sotong digunakan secara meluas dalam
industri makanan, termasuk dalam makanan seperti:

a. Pasta tinta (dakwat) sotong (squid ink pasta)
b. Nasi tinta (dakwat) sotong
c. Sos atau pewarna semula jadi dalam makanan laut

Semasa di temu bual bersama Pegawai Hal Ehwal Islam Jabatan Mufti
Wilayah Persekutuan yaitu Ustaz Sabri bin Mat Yasim, beliau mengatakan kaedah
figh yang digunakan adalah:28

a. a=LY! Lyl < y’ﬁ\ - Hukum asal bagi sesuatu perkara adalah harus.2°

b, gl b Y| anper alST Cyj ST Cs‘j L - Apa yang dihalalkan dimakan, maka
seluruh bahagiannya halal kecuali yang dikecualikan.30

c. Jlp 2! — Jika tiada kemudaratan, maka ia tidak dilarang.3!

25 Al-Nawawi, al-Majmu’Syarh al-Muhazzab, J1d. 9, hlm. 29.
26 Al-Nawawi, AI-Majmu’ Syarh al-Muhadhdhab, Beirut: Dar al-Fikr, 1997, jil. 9, hlm. 29.
27 Abu Dawud, Sunan Abi Dawud, Kitab al-Taharah, no. 83; al-Tirmizi, Sunan al-Tirmizi, no. 69.
Hadis hasan sahih.
28 Ustaz Sabri bin Mat Yasim, Penolong Hal Ehwal Islam ]Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan,
Wawancara, Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan, 9 september 2025
29 Al-Suyuti, al-Ashbah wa al-Naza'ir, hlm. 60.
30 Al-Suyuti, al-Ashbah wa al-Naza'ir, hlm. 87.
31 [bn Nujaym, al-Ashbah wa al-Naza'ir, hlm. 90.



163

Walau bagaimanapun, berdasarkan kajian dan penelitian syarak, Fatwa
Wilayah Persekutuan memutuskan bahawa tinta (dakwat) sotong adalah halal
dimakan, dengan syarat:

a. latidak memudaratkan kesihatan.
b. Iatidak tercemar atau berubah sifat kepada najis.
c. latidak digunakan dalam kadar yang melampau.

Pendapat Mufti Wilayah Persekutuan menunjukkan satu pendekatan yang
terbuka, bersifat semasa dan berpaksikan prinsip asal keharusan dalam hukum
makanan laut.

Dasar Hujah Mufti Wilayah Persekutuan adalah penulis mendapati
pendapat Mufti Wilayah Persekutuan berbeda dengan Mufti Negeri Terengganu,
pendapat Mufti Wilayah Persekutuan mengambil pendekatan yang lebih terbuka
dan bersifat memudahkan (taysir). Mereka berpegang pada dalil al-Qur’an dalam
Surah al-Ma’idah ayat 96 yang secara jelas menghalalkan semua hasil laut tanpa
pengecualian:

u;.:J\ o ile ”p;jg L] s el ,,,.J\rsj &\

Q)J...«ou A.J\ LQ.&STASJTO ) LA}’ Sii;g
Dihalalkan bagimu binatang buruan laut dan makanan (yang berasal)
dari laut sebagai makanan yang lezat bagimu, dan bagi orang-orang
yang dalam perjalanan; dan diharamkan atasmu (menangkap)
binatang buruan darat, selama kamu dalam ihram. Dan bertakwalah
kepada Allah Yang kepada-Nya-lah kamu akan dikumpulkan. (al-
Ma’idah: 96).32

Selain itu, hadis Rasulullah SAW yang diriwayatkan dari Abu Hurairah RA
juga menjadi hujjah penting:

“Air laut itu suci (untuk bersuci), dan bangkainya halal (dimakan).”33

Hadis ini menunjukkan bahwa semua hasil laut halal, termasuk
bangkainya, tanpa perlu disembelih. Dengan demikian, sotong dan segala hasil
alaminya, termasuk tinta (dakwat)nya, dihukumi halal selama tidak
membahayakan kesehatan.

Pandangan ini juga selaras dengan pendapat ulama Syafi'iyyah yang
menyatakan bahwa semua jenis hewan laut halal dimakan kecuali yang jelas
berbahaya.3* Tinta (dakwat) sotong tidak disamakan dengan darah atau air
kencing karena merupakan cairan alami yang berfungsi sebagai mekanisme
pertahanan, bukan kotoran.

Penulis mendapati Mufti Wilayah Persekutuan menekankan aspek ‘urf
kontemporer. Tinta (dakwat) sotong kini digunakan secara luas dalam industri

32 Departmen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Surabaya: Fajar Mulya,2009) hal. 121

33 Hadis riwayat Abu Dawud, Sunan Abi Dawud, Kitab al-Taharah, hadis no. 83; al-Tirmizi, Sunan
al-Tirmizi, hadis no. 69.
34 Imam al-Nawawi, Raudah al-Talibin, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2003, jil. 3, hlm. 19.



164

makanan global dan diterima sebagai bahan alami yang tidak membahayakan.
Oleh sebab itu, menolaknya dengan alasan najis dianggap tidak sesuai dengan
realitas kontemporer dan dapat menimbulkan kesulitan bagi umat Islam.35

3. Analisis Figh Muqaran terhadap Perbandingan tentang Hukum Memakan
Tinta (Dakwat) Sotong.
a. Persamaan Pendapat Mufti Negeri Terengganu dan Mufti Wilayah

Persekutuan.

Meski berbeda dalam metodologi, kedua institusi memiliki beberapa
persamaan pokok:

1) Sumber hukum: Keduanya merujuk pada al-Qur’an, hadis, dan pandangan
fugaha Syafi’i sebagai dasar hukum.

2) Kehalalan sotong: Keduanya sepakat bahwa sotong halal dikonsumsi
berdasarkan nash yang jelas.

3) Aspek kesehatan: Keduanya menegaskan bahwa sesuatu yang
membahayakan kesehatan dilarang, sesuai dengan kaidah kemudaratan
harus dihilangkan (al-darar yuzal).

4) Konteks kontemporer: Keduanya menyadari bahwa penggunaan tinta
(dakwat) sotong dalam industri makanan modern perlu dipertimbangkan
dalam penetapan hukum.

b. Perbedaan Pendapat Mufti Negeri Terengganu dan Mufti Wilayah

Persekutuan.

Namun, penulis telah mendapati ada perbedaan nyata dalam
pendekatan dan metode istinbat hukum:

1) Tingkat ketegasan hukum:

a) Pendapat Mufti Negeri Terengganu lebih berhati-hati dan cenderung
menilai bahwa tinta (dakwat) sotong harus dipastikan kesuciannya
karena berasal dari rongga tubuh hewan.

b) Pendapat Mufti Wilayah Persekutuan menegaskan kehalalan tinta
(dakwat) sotong secara langsung tanpa keraguan, selama tidak
membahayakan.

2) Kaidah figh yang ditekankan:

a) Pendapat Mufti Negeri Terengganu berpegang pada kaidah “ma
kharaja min al-jawf najis” (apa yang keluar dari perut hewan najis)
kecuali ada dalil yang jelas mengecualikan.

b) Pendapat Mufti Wilayah Persekutuan menekankan kaidah “al-aslu fil
asya’ al-ibahah” (asal segala sesuatu adalah boleh) dan “ma ubiha
akluhu ubiha jami'uhu illa ma ustuthniya” (apa yang dihalalkan
dimakan, seluruh bagiannya halal kecuali yang dikecualikan).3¢

3) Pendekatan metodologi:

a) Pendapat Mufti Negeri Terengganu menekankan aspek kesucian dan
kehati-hatian syar’i.

35 Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan, Irsyad al-Fatwa Siri ke-472: Hukum Memakan Dakwat
Sotong, Putrajaya: Pejabat Mufti Wilayah, 2020.

36 Al-Suyuti, al-Asybah wa al-Naza'’ir, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1990, hlm. 60; Ibn
Nujaym, al-Asybah wa al-Naza'ir, Kairo: Dar al-Kutub, 1968, him. 87.



165

b) Pendapat Mufti Wilayah Persekutuan menekankan aspek kemudahan,
keluwesan, dan relevansi hukum dengan ‘urf kontemporer.
c. Pandangan Ulama Kontemporer tentang Hukum Memakan Tinta
(dakwat) Sotong.

Dalam isu hukum memakan tinta (dakwat) sotong, terdapat dua fatwa
penting yang dikeluarkan oleh pihak berautoriti iaitu pendapat Mufti Negeri
Terengganu dan Mufti Wilayah Persekutuan. Kedua-dua pandangan ini
didasari oleh dalil al-Quran, hadis, serta hujah fugaha, namun memiliki
pendekatan tersendiri dalam menetapkan hukum. Oleh itu, penulis akan
melalukan analisis dan akan membandingkan kedua-dua pandangan tersebut
bagi melihat persamaan, perbezaan, serta kekuatan hujah masing-masing.

[su mengenai hukum memakan sotong beserta tinta (dakwat)nya
merupakan salah satu perbahasan penting dalam figh makanan laut. Namun,
para fugaha berbeda pandangan dalam memahami makna “hidupan laut”
yang dimaksud dalam ayat tersebut. Perbedaan ini melahirkan hukum yang
berbeza antara mazhab mengenai status halal atau haram sotong dan tinta
(dakwat)nya.

Syeikh Dr. Yusuf al-Qaradawi dalam karya terkenalnya al-Halal wa al-
Haram fi al-Islam menegaskan bahawa hukum asal makanan laut adalah halal,
tanpa pengecualian, melainkan jika terdapat dalil yang jelas
mengharamkannya. Pandangannya disandarkan pada firman Allah SWT:
“Dihalalkan bagi kamu binatang buruan laut dan makanan daripadanya
sebagai kesenangan bagi kamu dan orang-orang yang dalam perjalanan.”
(Surah al-Ma’idah, 5:96).37

Menurut Dr. Yusufal-Qaradawi, ayat ini mencakup semua bentuk
haiwan laut, termasuk sotong dan tinta (dakwat)nya.38 Beliau juga menolak
pendapat yang menganggap tinta (dakwat) sotong sebagai najis. Hal ini
kerana ia bukan darah yang mengalir (al-dam al-masfuh) sebagaimana
disebut dalam Surah al-An‘am (6:145). Bahkan, al-Qaradawi menegaskan
bahawa selama dakwat sotong tidak membawa mudarat, ia tetap halal
berdasarkan kaedah figh al-aslu fil asya’ al-ibahah (asal sesuatu adalah
mubah).

Prof. Dr. Wahbah al-Zuhayli dalam ensiklopedia fighnya, al-Figh al-
Islami wa Adillatuh, menjelaskan dengan panjang lebar mengenai hukum
haiwan laut. Beliau menukil pandangan jumhur ulama yang menghalalkan
semua haiwan laut tanpa syarat.3? Dalil utama yang dibawakan ialah hadis
sahih: (Riwayat Abu Dawud, al-Tirmizi, al-Nasa'’i, dan Ibn Majah).40 )

5 a0 i 50 56
Artinya: “Air laut itu suci (untuk bersuci), dan bangkainya halal (dimakan).”

58.

no. 69.

37 Departmen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Surabaya: Fajar Mulya,2009) hal. 121
38 Yusuf al-Qaradawi, al-Halal wa al-Haram fi al-Islam, Beirut: al-Risalah al-‘Alamiyyah, 2006, hlm.

39 Wahbah al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, Damsyik: Dar al-Fikr, 1985, jil. 4, hlm. 2733.
40 Abu Dawud, Sunan Abi Dawud, Kitab al-Taharah, hadis no. 83; al-Tirmizi, Sunan al-Tirmizi, hadis



166

Menurut Wahbah al-Zuhayli, tinta (dakwat) sotong termasuk dalam
kategori ma yantasiqu min al-bahr (apa yang dihasilkan dari laut).#! Oleh itu,
ia termasuk dalam keumuman hadis dan ayat al-Qur’an yang menghalalkan
hasil laut. Pandangan ini memperkuat kehalalan tinta (dakwat) sotong tanpa
keraguan.

Mazhab Hanafi dikenal dengan pendekatan yang ketat dalam hal
makanan laut. Mereka berpendapat bahwa hanya ikan yang termasuk dalam
kategori halal dimakan, sedangkan hewan laut selain ikan seperti sotong,
udang, kepiting, dan lainnya dihukumi tidak halal.#2 Berdasarkan pandangan
ini, tinta (dakwat) sotong juga dianggap tidak halal karena keluar dari hewan
yang pada asalnya tidak halal. Namun, sebagian fugaha Hanafi mutaakhirin
(kontemporer) memberikan kelonggaran dengan menyatakan bahwa sotong
dapat dimakan berdasarkan istihsan, karena tidak mendatangkan mudarat.
Walau demikian, pendapat resmi mazhab Hanafi tetap kepada pengharaman.

Sebagian ulama dalam mazhab Hanafi berpendapat bahwa hukum
memakan sotong adalah haram karena tidak termasuk dalam kategori ikan.
Pendapat ini didasarkan pada qgiyas, yaitu dengan menyamakan kedudukan
sotong dengan tikus. Hal ini karena sotong hidup di habitat yang dianggap
kotor, bahkan di dalam tubuhnya terkadang ditemukan pasir dan sisa kotoran
akibat kebiasaannya memakan apa saja, baik yang bersih maupun yang kotor.
Oleh sebab itu, sebagaimana tikus darat dihukumi haram, maka sotong yang
disebut sebagai “tikus laut” juga dihukumi haram. Selain itu, sotong
mengeluarkan tinta berwarna hitam yang dianggap najis, sehingga
mengonsumsi sesuatu yang berasal dari kekotoran dipandang terlarang
menurut pandangan mereka.

Dalam perkembangan hukum Islam kontemporer, isu makanan dan
minuman sering menjadi perbincangan yang memerlukan penelitian
mendalam. Hal ini karena makanan merupakan salah satu aspek utama dalam
kehidupan umat Islam, di mana setiap makanan yang dikonsumsi harus
dipastikan status halalnya agar sesuai dengan tuntunan syariat. Salah satu isu
yang mendapat perhatian penulis adalah hukum memakan tinta (dakwat)
sotong. Walaupun sotong sebagai hewan laut telah disepakati kehalalannya
oleh jumhur ulama, muncul pertanyaan apakah tinta (dakwat) yang
dihasilkan oleh sotong termasuk dalam kategori halal atau sebaliknya.

Di Malaysia, dua institusi penting yang berperan sebagai otoritas fatwa
yaitu Mufti Negeri Terengganu dan Mufti Wilayah Persekutuan telah
menyatakan pendirian mereka. Keduanya sama-sama berpegang pada prinsip
syariat, tetapi berbeda dalam metodologi istinbat hukum. Analisis figh
mugaranah ini akan meneliti persamaan dan perbedaan kedua fatwa dengan
meninjau dalil al-Qur’an, hadis, pandangan fuqaha, kaidah figh, serta faktor
‘urf kontemporer yang menjadi pertimbangan.

Sebagai seorang penulis yang meneliti kajian hukum Islam, penulis
melihat bahwa pendapat Mufti Negeri Terengganu lebih rajih atau kuat untuk

41 Wahbah al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, jil. 4, hlm. 2734.
42 Tbn ‘Abidin, Radd al-Muhtar ‘ala al-Durr al-Mukhtar, (Beirut: Dar al-Fikr, 2000), Jilid 6, hlm.
306.



167

dijadikan pegangan. Alasannya bukan semata-mata Kkerana ingin
mempertahankan tradisi, melainkan kerana hujah yang dikemukakan berakar
pada prinsip figh yang konsisten serta lebih dekat dengan magqasid syariah.

Mazhab Syafi’i, yang menjadi pegangan utama masyarakat Islam di
Malaysia, menegaskan kaidah bahwa apa pun yang keluar dari rongga dalam
tubuh hewan dihukumkan najis kecuali ada dalil khusus yang
mengecualikannya. Tinta (dakwat) sotong jelas termasuk dalam kategori
cairan internal, sehingga lebih aman untuk dihukumi najis. Pendekatan ini
bukan bentuk penyempitan, tetapi justru menunjukkan sikap konsisten
terhadap metodologi figh yang telah mapan.

Penulis juga melihat adanya analogi yang kuat antara tinta (dakwat)
sotong dengan darah hewan. Dalam al-Qur’an, Allah SWT secara jelas
mengharamkan darah kerana sifatnya najis. Walaupun tinta (dakwat) sotong
tidak sama persis dengan darah, keduanya memiliki kesamaan illat, yaitu
sama-sama cairan yang Kkeluar dari tubuh. Dengan qiyas ini, kita bisa
memahami mengapa Mufti Negeri Terengganu mengambil sikap tegas yaitu
lebih baik menjauhi sesuatu yang meragukan daripada terjebak dalam
perkara yang mungkin mencemari kesucian makanan seorang Muslim.

Sikap kehati-hatian ini juga sejalan dengan sabda Rasulullah SAW:
“Tinggalkanlah apa yang meragukanmu kepada apa yang tidak
meragukanmu.” Prinsip ini tidak sekadar retorika, melainkan pedoman hidup
bagi seorang Muslim dalam memilih yang halal dan menjauhi syubhat. Dalam
konteks makanan, prinsip ini sangat relevan kerana apa yang kita makan
bukan hanya memberi kesan kepada tubuh, tetapi juga kepada kesucian
ibadah.

Pendekatan Mufti Negeri Terengganu menunjukkan kepatuhan
terhadap maqasid syariah. Dalam hal ini, maqasid yang ingin dijaga adalah
agama (hifz al-din) dan jiwa (hifz al-nafs). Dengan menolak sesuatu yang
masih samar statusnya, umat akan lebih tenang dalam beribadah dan
terhindar dari potensi bahaya kesehatan. Pendekatan ini tidak menutup pintu
penelitian ilmiah, jika kelak sains membuktikan bahwa tinta (dakwat) sotong
benar-benar aman, maka ruang ijtihad baru akan terbuka. Namun, selama
keraguan itu ada, maka ihtiyath lebih utama.

Akhirnya, penulis meyakini bahwa pendapat Mufti Negeri Terengganu
lebih sesuai dengan realitas sosial umat Islam di Malaysia. Sebagai
masyarakat yang sejak lama berpegang pada mazhab Syafi’i, sikap berhati-
hati ini menjaga kesatuan amalan dan menghindarkan keresahan yang
mungkin timbul akibat fatwa yang terlalu longgar. Perbedaan memang
merupakan rahmat, tetapi dalam praktik sosial, ketegasan hukum sering kali
lebih menenteramkan hati masyarakat awam.

Saya sebagai seorang penulis memilih pendapat Jabatan Mufti Negeri
Terengganu adalah yang lebih rajih bukan berarti menafikan kekuatan hujah
dari pendapat Mufti Wilayah Persekutuan. Namun, sikap ihtiyath yang diambil
oleh pendapat Mufti Negeri Terengganu lebih mencerminkan semangat figh
yang menjaga kesucian, menutup celah syubhat, serta selaras dengan maqasid
syariah. Sebagai penulis, saya memandang inilah pendekatan yang lebih



168

selamat, lebih konsisten, dan lebih menenangkan hati umat Islam dalam
menjalani kehidupan yang penuh dengan ujian halal dan haram.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian mendalam terhadap pandangan hukum Mufti Negeri
Terengganu dan Mufti Wilayah Persekutuan mengenai hukum memakan tinta (dakwat)
sotong, penelitian ini menemukan beberapa poin penting yang menggambarkan
perbedaan metodologis, epistemologis, dan praktis antara kedua pandangan tersebut.

Dari aspek sumber dan metode istinbat hukum, baik Mufti Negeri Terengganu
maupun Mufti Wilayah Persekutuan sama-sama berpegang pada sumber hukum utama,
yaitu al-Qur’an, al-Sunnah, ijma’, dan qiyas sebagaimana digariskan oleh mazhab al-
Syafi‘i. Namun, perbedaan terletak pada cara mereka menafsirkan dan menerapkan
dalil-dalil tersebut dalam konteks kontemporer. Mufti Negeri Terengganu lebih
cenderung menggunakan pendekatan ihtiyat (Llis¥l) atau kehati-hatian dalam
menetapkan hukum, berasaskan pada kaidah bahwa setiap sesuatu yang keluar dari
perut hewan pada asalnya najis kecuali ada dalil yang menyucikannya.#3 Berdasarkan
prinsip ini, tinta (dakwat) sotong dinilai termasuk kategori benda yang diragukan
kesuciannya sehingga lebih selamat untuk ditinggalkan.

Sebaliknya, Mufti Wilayah Persekutuan menekankan prinsip taysir (U=i) dan
kaidah sy +LsY1 8 Ja¥l (asal hukum segala sesuatu adalah mubah) selama tidak ada
dalil yang secara jelas mengharamkannya.#* Pendekatan ini sejalan dengan semangat
magqasid syariah yang bertujuan menghilangkan kesukaran (raf’ al-haraj) dan
memelihara kemaslahatan umat (jalb al-maslahah). Oleh karena itu, tinta (dakwat)
sotong dianggap suci dan halal dimakan, karena tidak terbukti berbahaya secara
saintifik dan termasuk bagian dari hewan laut yang secara umum dihalalkan dalam al-
Qur’an.

Dari segi penerapan kaidah fighiyyah dan istidlal, Mufti Negeri Terengganu
menekankan prinsip saddu al-zari‘ah (menutup jalan menuju kemudaratan) dengan
mempertimbangkan kemungkinan adanya unsur najis atau bahaya dalam tinta (dakwat)
sotong.*> Pandangan ini berpijak pada prinsip kehati-hatian (ihtiyat) yang kuat dalam
mazhab al-Syafii dan bertujuan menjaga kesucian makanan dari unsur syubhat.
Sebaliknya, Mufti Wilayah Persekutuan menggunakan pendekatan maslahah mursalah
dan istishlah untuk menilai bahwa tinta (dakwat) sotong tidak memiliki unsur yang
dapat membahayakan manusia, sehingga penggunaannya dibolehkan.*¢ Pendekatan ini
lebih progresif dan terbuka terhadap penemuan sains modern yang menunjukkan
bahwa tinta (dakwat) sotong tidak mengandung zat berbahaya, bahkan memiliki nilai
gizi dan manfaat dalam industri makanan serta farmasi.4’

Dalam perspektif maqasid syariah, Mufti Negeri Terengganu mengutamakan
magqasid hifz al-din (memelihara agama) dan hifz al-nafs (menjaga jiwa) melalui sikap

43 Jabatan Mufti Negeri Terengganu, Hukum Memakan Dakwat Sotong, Portal Rasmi Mufti
Terengganu, 2020.

4 Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan, Irsyad al-Fatwa Siri ke-486: Hukum Memakan Dakwat
Sotong, 2021.

45 Al-Nawawi, al-Majmu’ Syarh al-Muhazzab, Jilid 2 (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.), hlm. 576.

46 Wahbah al-Zuhaili, Usul al-Figh al-Islami, (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986), hlm. 812.

47 M. N. Khan et al,, “Nutritional and Functional Properties of Squid Ink,” Journal of Marine Biology,
Vol. 45, No. 3 (2018): 221-230.



169

berhati-hati terhadap perkara syubhat yang berpotensi mencemari kesucian makanan.48
Sementara Mufti Wilayah Persekutuan lebih mengedepankan magqasid hifz al-‘aql
(menjaga akal) dan hifz al-mal (menjaga harta) dengan mempertimbangkan rasionalitas
dan keperluan masyarakat terhadap sumber makanan laut yang halal dan berkhasiat.4?

Dari sudut analisis figh muqaran, dapat disimpulkan bahwa perbedaan hukum
yang lahir dari dua fatwa ini bersumber dari perbedaan dalam penilaian terhadap ‘illah
(sebab hukum). Mufti Terengganu menilai bahwa keluarnya tinta (dakwat) dari tubuh
sotong menjadikannya menyerupai benda najis seperti darah atau muntahan, sedangkan
Mufti Wilayah menilai tinta (dakwat) tersebut lebih menyerupai cairan alami yang tidak
menajiskan seperti air liur atau lendir ikan. Oleh sebab itu, perbedaan pandangan ini
bersifat ijtihadiyyah, bukan ta‘abbudiyyah, dan keduanya sah dalam ruang lingkup figh.

Dari segi konteks sosial dan lokalitas fatwa, keputusan Mufti Negeri Terengganu
banyak dipengaruhi oleh latar budaya masyarakat setempat yang lebih berhati-hati
dalam urusan halal dan haram makanan laut, sedangkan fatwa Mufti Wilayah
Persekutuan disusun untuk menjawab keperluan masyarakat urban dan industri
makanan yang menuntut kepastian hukum. Dengan demikian, fatwa-fatwa ini tidak
dapat dilihat secara hitam putih, melainkan perlu dipahami dalam konteks sosio-
historisnya masing-masing.

Keseluruhannya, hasil penelitian ini membuktikan bahwa figh Islam memiliki
fleksibilitas yang tinggi dan mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman tanpa
menyalahi prinsip-prinsip dasar syariat. Perbedaan pendapat seperti ini merupakan
rahmat dan kekayaan intelektual Islam yang perlu dipelihara, bukan disalahartikan
sebagai pertentangan. Dengan demikian, figh muqaran berfungsi sebagai jembatan yang
mempertemukan berbagai pandangan ulama untuk menemukan hikmah di balik
perbedaan hukum, serta memperkukuh pemahaman masyarakat terhadap keluasan
ajaran Islam.

DAFTAR PUSTAKA
Abd. Rahman Dahlan, Usul Figh (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2010), h. 45-47.

Abdullah bin Umar bin Abu Bakar bin Yahya al-Hadhrami, di dalam kitab Al-Asybah wa
al-Nazair.

Abu Dawud, Sunan Abi Dawud, Kitab al-Taharah, hadis no. 83; al-Tirmizi, Sunan al-
Tirmizi, hadis no. 69.

Ahmad Khatib al-Minangkabawi, al-Thaharah al-Kubra.
Al-Nawawi, al-Majmu’ Syarh al-Muhazzab, Jilid 2 (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.), hlm. 576.

Al-Suyuti, al-Asybah wa al-Naza'ir, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1990, hlm. 60; Ibn
Nujaym, al-Asybah wa al-Naza'ir, Kairo: Dar al-Kutub, 1968, hlm. 87.

Al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Usul al-Syari‘ah, Jilid 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘llmiyyabh,
1996), him. 11.

Al-Syirazi, al-Muhadhdhab fi Figh al-Imam al-Syafi’i, Beirut: Dar al-Fikr, jil. 1, hlm. 33.

48 Al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Usul al-Syari‘ah, Jilid 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah, 1996), hlm.
11.
49 Ibn Ashur, Magqasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah, (Tunisia: Dar al-Salam, 1999), hlm. 231.



170

Departmen Agama RI, Al-Qur‘an dan Terjemahan, (Bandung: CV Media Fitrah
Rabbani,2008), him. 5.

Departmen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Surabaya: Fajar Mulya,2009) hal.
121

Diah Himpuno, Membuat Masakan dan Kue Dari Bahan Halal, (Jakarta: Gramedia
Pustaka Utama, 2017) hlm. 6

Hadis riwayat Abu Dawud, Sunan Abi Dawud, Kitab al-Taharah, hadis no. 83; al-Tirmizi,
Sunan al-Tirmizi, hadis no. 69.

Himmatul Aliyah, Urgensi Makanan Bergizi Menurut Al-Quran Bagi Pertumbuhan dan
Perkembangan Anak, (Jurnal Ilmu Qur“an dan Tafsir vol. 10 No.2 tahun 2016)
hlm. 214

http://e-smaf.islam.gov.my/e-smaf/index.php/main/mainv1l/fatwa/pr/11604
http://e-smaf.islam.gov.my/e-smaf/index.php/main/mainv1/fatwa/pr/11604
https:/ /zulkiflialbakri.com /dakwat-pasi-sotong/

Ibn ‘Abidin, Radd al-Muhtar ‘ala al-Durr al-Mukhtdr, (Beirut: Dar al-Fikr, 2000), Jilid 6,
hlm. 306.

Ibn Ashur, Maqasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah, (Tunisia: Dar al-Salam, 1999), hlm. 231.

Idris Awang, Penyelidikan IImiah Amalan dalam Pengkajian Islam, (Selangor: Kamil &
Syakir Sdn. Bhd, 2009), hlm 94.

Imam al-Nawawi, al-Majmu’ Sharh al-Muhadhdhab, Beirut: Dar al-Fikr, 1997, jil. 9, hlm.
29.

Jabatan Mufti Negeri Terengganu, Hukum Memakan Dakwat Sotong, Portal Rasmi Mulfti
Terengganu, 2020.

Jabatan Mufti Negeri Terengganu, Koleksi Fatwa Negeri Terengganu, Terengganu:
Pejabat Mufti Negeri, 2019, hlm. 114.

Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan, Irsyad al-Fatwa Siri ke-472: Hukum Memakan
Dakwat Sotong, Putrajaya: Pejabat Mufti Wilayah, 2020.

Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan, Irsyad al-Fatwa Siri ke-486: Hukum Memakan
Dakwat Sotong, 2021.

Juhaya S. Praja, Metodologi Penelitian Hukum Islam (Bandung: Pustaka Setia, 2011), h.
88-90.

M. N. Khan et al., “Nutritional and Functional Properties of Squid Ink,” Journal of Marine
Biology, Vol. 45, No. 3 (2018): 221-230.

Muhammad Nawawi al-Bantani, Nihayat al-Zain fi Irshad al-Mubtadi’in, bab Taharah.

Prof. Madya Dato’ Dr Haji Mohamad Sabri bin Haron, Mufti Negeri Terengganu,
Wawancara, Jabatan Mufti Negeri Terengganu, 25 mei 2025

Ustaz Sabri bin Mat Yasim, Penolong Hal Ehwal Islam Jabatan Mufti Wilayah
Persekutuan, Wawancara, Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan, 9 september 2025



171

Wahbabh al-Zuhaili, Usul al-Figh al-Islami, (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986), hlm. 812.

Wahbah al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, Damsyik: Dar al-Fikr, 1985, jil. 4, hlm.
2733.

Wahbah al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, jil. 4, hlm. 2734.

Yusuf al-Qaradawi, al-Halal wa al-Haram fi al-Islam, Beirut: al-Risalah al-‘Alamiyyah,
2006, hlm. 58.



