
Journal of Sharia and Law 
Vol. 4, No. 4, Oktober 2025, pp. 154 – 171 
Editorial Office: Faculty of Syari'ah and Law Sultan Syarif Kasim  
State Islamic University, Riau-Indonesia. Jl. H.R Soebrantas KM. 15 
Pekanbaru, Riau. Website: https://jom.uin-
suska.ac.id/index.php/jurnalfsh/login.  
E-ISSN: 2964-7436 

Muhammad Nur Iman Bin Mohd Yusoff , Abdi Almaktsur, Zulfahmi Bustami: Hukum Memakan 
Tinta (Dakwat) Sotong Perspektif Mufti Negeri Terengganu Dan Mufti Wilayah Persekutuan 
Malaysia 

   

154 

HUKUM MEMAKAN TINTA (DAKWAT) SOTONG PERSPEKTIF MUFTI NEGERI 
TERENGGANU DAN MUFTI WILAYAH PERSEKUTUAN MALAYSIA 

 
Muhammad Nur Iman Bin Mohd Yusoff 1 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 
E-mail: imanyusoff0512@gmail.com      

 
Abdi Almakstur 2 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 
E-mail: abdialmaktsur@uin-suska.ac.id    

   
Zulfahmi Bustami3 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 
E-mail:  zulfahmibustami@uin-suska.ac.id  

 
ABSTRAK 
Penelitian ini membahas perbedaan fatwa antara Jabatan Mufti Negeri Terengganu dan 
Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan Malaysia mengenai hukum memakan tinta (dakwat) 
sotong dengan pendekatan fiqh muqāran yang menitikberatkan pada metodologi ijtihad 
dalam penetapan fatwa. Kajian ini tidak menelaah aspek biologi atau kesehatan, tetapi 
menganalisis bagaimana kedua lembaga menggunakan sumber hukum Islam, yaitu Al-
Qur’an, hadis, ijma’, qiyas, serta pendapat fuqaha dalam menentukan status hukumnya. 
Penelitian menggunakan metode kualitatif deskriptif melalui studi pustaka dengan 
analisis komparatif terhadap teks fatwa dan literatur fikih. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa Jabatan Mufti Negeri Terengganu mengharamkan konsumsi tinta 
sotong karena dianggap najis dan termasuk bagian hewan yang keluar seperti darah 
saat penyembelihan, berdasarkan kaidah istishab al-najasah serta pandangan sebagian 
ulama klasik mazhab Syafi‘i. Sebaliknya, Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan 
membolehkan konsumsi tinta sotong karena dipandang sebagai bagian yang suci dan 
tidak tergolong najis, berlandaskan kaidah al-ashlu fi al-asyya’ al-thaharah, pendapat 
Imam al-Nawawi, serta keputusan Majma’ al-Fiqh al-Islami. Perbedaan ini lahir dari 
variasi ijtihad dalam memahami dalil dan konteks ilmiah kontemporer, bukan 
pertentangan prinsip, sehingga dapat dipahami sebagai khilaf fikih yang sah dalam 
kerangka istinbath hukum Islam. 
Kata Kunci:   Tinta Sotong, Fatwa, Fiqh Muqāran, Mufti Terengganu, Mufti Wilayah 
Persekutuan 

 

https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/jurnalfsh/login
https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/jurnalfsh/login
mailto:imanyusoff0512@gmail.com
mailto:abdialmaktsur@uin-suska.ac.id
mailto:zulfahmibustami@uin-suska.ac.id


 

 

155 

ABSTRACT 
This research discusses a comparison of fatwas between the State Mufti Department of 
Terengganu and the Malaysian Federal Territory Mufti Department regarding the law of 
eating cuttlefish ink, using a muqāran fiqh approach and focusing on the ijtihād fatwā 
methodology. This study does not assess biological or health aspects, but scientifically 
examines how the two fatwa institutions use Islamic legal sources - the Koran, hadith, ijma' 
and qiyas - as well as the views of the fuqaha' in determining the legal status of cuttlefish 
preaching from a fiqh perspective. The results of the research show that the Terengganu 
State Mufti Office tends to the opinion that it is forbidden to eat cuttlefish because it is 
considered unclean and includes animal parts that flow out when slaughtered, based on 
the rules of istishab al-najasah and the views of some of the classical Shafi'i school of 
fuqaha'. On the other hand, the Department of Mufti of the Federal Region is of the opinion 
that it is necessary to eat cuttlefish, because it is included in the sacred part of cuttlefish 
and is not considered unclean according to contemporary views, based on the rules of al-
ashlu fi al-asyya' al-thaharah (as long as something is holy) and the views of scholars such 
as Imam al-Nawawi and the decision of the Majma' al-Fiqh al-Islami. This research uses a 
descriptive qualitative method with a library research approach and comparative fatwa 
text analysis. In conclusion, the differences in views of these two positions arise from 
differences in ijtihād in understanding the propositions and current scientific context, not a 
conflict of principles. Therefore, this difference is naturally considered a valid khilāf fiqhī 
within the istinbāṭ framework of Islamic law. 
Keywords: Cuttlefish Daqwat, Fatwa, Muqāran Fiqh, Terengganu Mufti, Federal 
Territory Mufti 
PENDAHULUAN 

Salah satu aspek penting yang mendapatkan perhatian khusus dari Al-Qur’an 
adalah masalah kesehatan. Islam menekankan pentingnya kesehatan bagi umatnya dan 
memberikan panduan yang jelas mengenai makanan dan minuman yang baik untuk 
tubuh. Dalam Al-Qur’an, terdapat perintah yang tegas untuk mengonsumsi makanan 
halal, yang menunjukkan bahwa menjalani pola makan yang baik adalah bagian dari 
ibadah kepada Allah. Dengan demikian, jelas bahwa mengonsumsi makanan halal dan 
thayyib adalah perintah Allah yang tidak dapat diragukan lagi kebenarannya. 

Isu hukum memakan tinta (dakwat) sotong di Malaysia telah menjadi topik 
perbincangan hangat di media sosial, sehingga memicu perdebatan yang meluas di 
kalangan masyarakat. Perdebatan ini muncul karena adanya perbedaan pendapat 
tentang status hukum tinta (dakwat) sotong, apakah halal atau haram untuk dikonsumsi. 
Sebagian pihak berargumen bahwa tinta (dakwat) sotong adalah halal karena 
merupakan bagian dari hewan laut, yang umumnya dihalalkan dalam Islam berdasarkan 
dalil seperti firman Allah dalam surah Al-Maidah ayat 96.1 

Di media sosial, perdebatan ini sering disertai berbagai argumen, baik yang 
didasarkan pada dalil agama, pandangan peribadi, maupun kajian ilmiah. Sayangnya, 
diskusi ini terkadang menjadi emosional dan berkepanjangan sehingga memicu 
perselisihan yang tidak sehat. Hal ini tidak hanya membingungkan masyarakat, tetapi 
juga menunjukkan bagaimana isu-isu agama mudah diperdebatkan ketika tidak dirujuk 
pada pihak berwenang seperti JAKIM atau badan fatwa resmi. 

                                                     
1 Departmen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Surabaya: Fajar Mulya,2009) hal. 121 



 

 

156 

Ada beberapa pendapat tentang hukum memakan tinta atau dakwat sotong. 
Mesyuarat Jawatankuasa Fatwa Negeri Terengganu Kali Kelima Penggal Kesembilan 
yang bersidang pada 7 Disember 2011 telah bersetuju untuk mengekalkan keputusan 
fatwa yang telah dibuat oleh Allahyarham Syed Yusuf bin Ali Az-Zawawi (Mufti pada 
tahun 1953 hingga 1975) iaitu dakwat atau tinta sotong adalah najis kerana cecair 
tersebut kotor dan berbau busuk jika dibiarkan lama. Cecair ini juga termasuk dalam 
kategori bahan kumuhan binatang dan orang yang mempunyai selera yang normal tidak 
akan memakan cecair (pasi) tersebut.2 

Sedangkan Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan berpandangan bahwa memakan 
sotong adalah diharuskan begitu juga dengan tinta (dakwat)nya memandangkan ia 
sebahagian hidupan laut sebagaimana umum nas yang dinyatakan tadi. Dalam konteks 
cecair sotong, ia dianggap sebagai sebahagian daripada anggota sotong yang boleh 
dimakan dan dimanfaatkan. Hal ini kerana tiada nas syarak yang jelas melarang 
memakannya, maka ia tertakluk kepada hukum asal. Sebagaimana kaedah Fiqh yang 
menyatakan, “Asal pada sesuatu adalah harus sehinggalah terdapat dalil yang 
mengharamkannya”. 3           

Al-Qur’an memberikan panduan penting mengenai makanan bergizi melalui 
konsep halalan thayyiban. Dalam hal ini, “halal” menjadi syarat utama agar makanan 
dianggap bernilai gizi menurut ajaran Islam. Istilah ini mencakup dua makna, yaitu 
makanan yang diizinkan secara hukum fiqih serta diperoleh melalui cara-cara yang 
sesuai dengan ketentuan syariat.4 

Sementara itu, syarat kedua dari makanan yang baik adalah “thayyib,” yang 
mengandung arti baik, sehat, serta aman untuk dikonsumsi. Dalam prinsip dasar Islam, 
segala yang bermanfaat dan memiliki nilai kebaikan dianggap halal, sedangkan yang 
berbahaya dan merugikan dipandang sebagai haram. Oleh karena itu, hukum asal dari 
segala makanan, baik yang berasal dari hewan, tumbuhan, atau yang ada di laut dan 
darat, pada dasarnya adalah halal, kecuali jika terdapat dalil yang jelas menyatakan 
sebaliknya. 

Dalam konteks ini, Allah SWT berfirman surah surah Al-Baqarah (2) ayat 29 yang 
berbunyi: 

رۡضِ جَمِيع  
َ
ا فيِ ٱلۡأ    اهُوَ ٱل ذَِي خَلَقَ لَكُم م َ

Artinya: “Dialah Allah yang menjadikan segala yang ada di bumi untuk kalian.”5 
Jika seseorang merasa ragu terhadap status suatu makanan dan tidak dapat 

memastikan apakah makanan tersebut halal atau haram, maka sebaiknya makanan itu 
dihindari. Ibnu Daqiqil'Id menyatakan, “Apabila seseorang ragu terhadap sesuatu dan 
tidak mengetahui apakah itu halal atau haram, serta terdapat dua kemungkinan yang 
saling bertentangan tanpa ada petunjuk yang jelas ke arah salah satunya, maka yang 
paling baik adalah menjauhi hal tersebut.” 

Namun, apabila sudah jelas bahwa tidak ada dalil yang melarang konsumsi suatu 
makanan tertentu, maka menghindarinya dapat dianggap sebagai sikap berlebih-lebihan 

                                                     
2 https://zulkiflialbakri.com/dakwat-pasi-sotong/ 
3 http://e-smaf.islam.gov.my/e-smaf/index.php/main/mainv1/fatwa/pr/11604 
4 Himmatul Aliyah, Urgensi Makanan Bergizi Menurut Al-Quran Bagi Pertumbuhan dan 

Perkembangan Anak, (Jurnal Ilmu Qur‟an dan Tafsir vol. 10 No.2 tahun 2016) hlm. 214 
5 Departmen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahan, (Bandung: CV Media Fitrah Rabbani,2008), 

hlm. 5. 



 

 

157 

(ghuluw) dalam beragama. Syaikh Muhammad bin Shalih Al- ‘Utsaimin menjelaskan, 
“Jika terdapat kemungkinan ketidakjelasan mengenai suatu makanan dan 
kemungkinannya cukup kuat, maka lebih baik untuk meninggalkannya. Namun, jika 
kemungkinannya lemah, maka kecenderungan untuk meninggalkannya juga akan lemah. 
Jika ketidakjelasan tersebut tidak ada sama sekali, maka menghindari makanan itu 
dianggap sebagai beban yang tidak diperlukan dan dilarang oleh syariat.” 

Kewajiban untuk mematuhi ajaran ini merupakan tanggungjawab setiap Muslim, 
karena Al-Qur’an merupakan sumber pedoman hidup yang mengarahkan umat manusia 
ke jalan yang benar. Semua perintah yang diturunkan oleh Allah SWT adalah kebaikan 
yang ditujukan untuk kesejahteraan umat manusia. Ini termasuk anjuran untuk memilih 
makanan yang halal dan thayyib, serta menjauhi segala jenis makanan yang syubhat dan 
haram.6 Sebagai tambahan, firman Allah dalam Al-Qur’an surah Al-Baqarah 2:168.7 

Rumusan masalah dalam penelitian ini yaitu bagaimana pendapat Mufti Negeri 
Terengganu tentang hukum memakan tinta (dakwat) sotong dan dalilnya?, bagaimana 
pendapat Mufti Wilayah Persekutuan tentang hukum memakan tinta (dakwat) sotong 
dan dalilnya?, bagaimana analisis fiqh muqarin terhadap hukum memakan tinta 
(dakwat) sotong?. 

Adapun yang menjadi tujuan dari penelitian ini adalah: untuk mengetahui 
pendapat Mufti Negeri Terengganu tentang hukum memakan tinta (dakwat) sotong dan 
dalilnya, untuk mengetahui pendapat Mufti Wilayah Persekutuan tentang hukum 
memakan tinta (dakwat) sotong dan dalilnya, untuk mengetahui analisis fiqh muqarin 
mengenai hukum memakan tinta (dakwat) sotong. 

 
METODOLOGI PENELITIAN 

Jenis penelitian ini adalah penelitian normatif hukum Islam dengan menggunakan 
metode penelitian kepustakaan (library research). Penelitian ini dilakukan dengan 
mengumpulkan data dan bahan-bahan yang berkaitan dengan persoalan hukum makan 
tinta (dakwat) sotong melalui kajian literatur murni, yaitu dengan membaca, menelaah, 
dan menganalisis tulisan-tulisan, kitab-kitab fiqh, fatwa kontemporer, serta karya 
akademik yang relevan dengan pembahasan.  

Untuk penelitian ini, penulis menggunakan data kualitatif yang berbentuk 
maklumat atau informasi yang diperoleh dari berbagai sumber yang telah diidentifikasi 
sesuai dengan keperluan kajian.8 Data tersebut dihimpun melalui proses pengutipan 
langsung maupun tidak langsung dari kitab-kitab fiqh, karya tulis akademik, artikel 
ilmiah, serta fatwa resmi yang dikeluarkan oleh lembaga berautoriti seperti Jabatan 
Mufti Negeri Terengganu dan Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan. Seluruh data yang 
terkumpul kemudian disusun dan disajikan secara sistematis agar relevan dengan fokus 
penelitian mengenai hukum makan tinta (dakwat) sotong. Dalam upaya mengumpulkan 
data yang relevan, penulis menerapkan beberapa metode, yaitu: wawancara, studi 
kepustakaan. 

                                                     
6 Diah Himpuno, Membuat Masakan dan Kue Dari Bahan Halal, (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 

2017) hlm. 6 
7 Departmen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Surabaya: Fajar Mulya,2009) hal. 25 
8 Idris Awang, Penyelidikan Ilmiah Amalan dalam Pengkajian Islam, (Selangor: Kamil & Syakir Sdn. 

Bhd, 2009), hlm 94. 



 

 

158 

Teknik analisis data yang digunakan dalam kajian ini adalah analisis normatif 
dengan pendekatan fiqh muqaranah (perbandingan hukum). Proses ini dilakukan 
dengan cara mengumpulkan data dari kitab-kitab fiqh serta sumber-sumber fatwa yang 
mewakili kedua mazhab atau pandangan yang relevan dengan permasalahan hukum 
makan tinta (dakwat) sotong. Data yang diperoleh kemudian dianalisis dengan meneliti 
dalil-dalil syar‘i yang dijadikan sandaran oleh masing-masing pihak, baik dari al-Qur’an, 
al-Sunnah, qiyas, mahupun kaedah-kaedah fiqh. Selanjutnya, pandangan tersebut 
dibandingkan untuk menemukan titik persamaan, perbedaan, serta dasar argumentasi 
masing-masing.9  

Analisis data dilakukan dengan cara menguraikan permasalahan berdasarkan 
persoalan kajian (research questions) yang telah dirumuskan sebelumnya. Tujuannya 
adalah untuk menjelaskan secara sistematis jawaban terhadap objektif penelitian, 
menilai kekuatan dalil yang dikemukakan, serta memberikan kesimpulan yang bersifat 
kritis dan komprehensif.10  

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 
A. Hasil Penelitian 

Tinta (dakwat) sotong adalah cecair berwarna hitam yang dikeluarkan oleh 
sotong sebagai mekanisme pertahanan diri. Ia tidak kekal dalam tubuh sotong, 
sebaliknya akan disembur keluar apabila sotong merasa terancam. Hal ini 
menimbulkan perbahasan: adakah tinta (dakwat) ini tergolong sebagai najis, atau 
dianggap sebagai sebahagian daripada tubuh sotong? Pandangan yang mengatakan 
tinta (dakwat) itu bukan sebahagian dari tubuh, menyokong hujah bahawa ia bukan 
sesuatu yang dimakan secara tabi’inya. Oleh itu, timbullah pandangan bahawa tinta 
(dakwat) ini adalah bahan luaran dan tidak menepati ciri makanan yang suci dan 
bersih. 

Bab ini penulis akan membincangkan hukum memakan tinta (dakwat) sotong 
daripada perspektif syariah berdasarkan dalil-dalil al-Quran, hadis, pandangan 
fuqaha empat mazhab serta dapatan kajian semasa. Perbincangan juga akan 
menumpukan perhatian khusus terhadap fatwa yang dikeluarkan oleh Jabatan Mufti 
Wilayah Persekutuan dengan mengharuskan memakannya manakala Jabatan Mufti 
Negeri Terengganu yang mengambil pendekatan lebih ketat dan berhati-hati, 
sehingga mengharamkan tinta (dakwat) sotong dimakan, sekalipun sotong itu sendiri 
halal. 
1. Pandangan dan Pendirian Mufti Negeri Terengganu serta dalilnya. 

Berdasarkan penelitian penulis dalam dokumen ini, pendapat Mufti Negeri 
Terengganu telah menetapkan bahawa hukum memakan tinta (dakwat) sotong 
adalah haram, walaupun sotong itu sendiri halal dimakan. Keputusan ini dibuat 
atas asas bahawa tinta (dakwat) tersebut: 
a. Tidak kekal dalam tubuh sotong, tetapi keluar apabila sotong diserang. 
b. Tidak dianggap sebagai makanan yang biasa dimakan oleh manusia. 
c. Berpotensi mengandungi bahan yang memudaratkan jika tidak dimasak 

dengan betul. 

                                                     
9 Abd. Rahman Dahlan, Usul Fiqh (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2010), h. 45–47. 
10 Juhaya S. Praja, Metodologi Penelitian Hukum Islam (Bandung: Pustaka Setia, 2011), h. 88–90. 



 

 

159 

Mesyuarat Jawatankuasa Fatwa Negeri Terengganu Kali Ke Lima Penggal 
Ke Sembilan yang bersidang pada 7 Disember 2011 bersetuju untuk 
mengekalkan keputusan fatwa yang telah dibuat oleh Allahyarham Syed Yusuf 
bin Ali Az-Zawawi¹ (Mufti pada tahun 1953 hingga 1975) iaitu cecair sotong 
adalah najis kerana cecair tersebut kotor dan berbau busuk jika dibiarkan lama. 
Cecair ini juga termasuk dalam kategori bahan kumuhan binatang dan orang 
yang mempunyai selera yang normal tidak akan memakan cecair tersebut.11 
Menurut ulama Mazhab Syafi’i, setiap cecair yang berada pada rongga perut, 
kemudian ia keluar dari mana-mana bahagian haiwan dihukumkan sebagai najis. 
Justeru, antara cecair tersebut adalah tinta (dakwat) sotong yang telah terpisah 
atau bersaingan daripada tubuh badannya.12  

Pendapat Mufti Negeri Terengganu dalam fatwa berhubung hukum tinta 
(dakwat) sotong berpegang kepada pendapat Mazhab al-Syāfi’ī yang menyatakan 
bahawa segala sesuatu yang keluar daripada rongga perut haiwan adalah najis, 
sebagaimana dinyatakan oleh Imam al-Syāfi’ī dalam al-Umm13: 

   ”وكل ما خرج من جوف الحيوان من دم أو قيء أو صديد أو غير ذلك فهو نجس“ 
Pendapat ini turut diperkuatkan oleh Imam al-Nawawī dalam al-Majmū 

yaitu14: 

لأنه كل ما خرج من جوف الحيوان من دم أو قيء أو صديد أو غائط أو بول أو غيرها نجس، “
 ”.مستقذر غير مأذون فيه شرعا  

 
Segala sesuatu yang keluar daripada perut haiwan seperti darah, muntah, 

nanah, tahi, kencing atau selain daripadanya adalah najis, kerana ia kotor dan 
tidak diizinkan syarak.” 

dan Syeikh Zakariyyā al-Anṣārī dalam Asnā al-Maṭālib yaitu15 

 ”.ما خرج من جوف الحيوان من مائع أو رخو فهو نجس، لأنه من جملة النجاسات غير المعفو عنها“

Segala yang keluar daripada perut haiwan, sama ada berbentuk cecair atau 
lembut, hukumnya adalah najis, kerana ia termasuk dalam najis yang tidak 
dimaafkan.” 

Oleh itu, berdasarkan dalil-dalil tersebut, Jawatankuasa Fatwa Negeri 
Terengganu menetapkan bahawa tinta (dakwat) sotong yang terpisah daripada 
tubuhnya adalah najis dan tidak halal dimakan.  

Semasa di temu bual bersama Mufti Negeri Terengganu yaitu Prof. Madya 
Dato’ Dr Haji Mohamad Sabri bin Haron mengatakan ada beberapa di antara 
ulama Mazhab Syafi’i yang pernah memfatwakan tinta (dakwat) sotong tersebut 
sebagai najis:16 

                                                     
11 http://e-smaf.islam.gov.my/e-smaf/index.php/main/mainv1/fatwa/pr/11604 

   12 Jabatan Mufti Negeri Terengganu, Koleksi Fatwa Negeri Terengganu, Terengganu: Pejabat 
Mufti Negeri, 2019, hlm. 114. 

13 al-Umm, juz 1, hlm. 20–21 
14al-Majmū, juz 2, hlm. 576 
15Asnā al-Maṭālib, juz 1, hlm. 120 
16Prof. Madya Dato’ Dr Haji Mohamad Sabri bin Haron, Mufti Negeri Terengganu, Wawancara, 

Jabatan Mufti Nelgelri Terengganu, 25 mei 2025 



 

 

160 

a. Menurut Syeikh al-Sayyid Abdullah bin Umar bin Abu Bakar bin Yahya al-
Hadhrami (mufti Hadhramaut pada zamannya), tinta (dakwat) hitam yang 
terdapat pada sesetengah ikan atau sotong adalah najis. Hal ini kerana setiap 
tinta (dakwat) yang berada pada rongga perut, kemudian ia keluar dari mana-
mana bahagian haiwan dihukumkan sebagai najis. Malah, ia juga adalah 
kotoran haiwan tersebut yang telah berubah. Justeru, sesiapa yang 
mengatakan ianya suci, maka dia telah melakukan suatu kesilapan.17 

b. Menurut Syeikh Muhammad Nawawi bin Umar al-Bantani, segala sesuatu 
yang keluar dari sebahagian jenis hidupan laut, yang berwarna hitam seperti 
tinta (dakwat) untuk menulis hukumnya adalah najis. Ini kerana, cecair 
tersebut adalah kotoran yang keluar dari rongga perutnya.18 

c. Menurut Syeikh Ahmad Khatib al-Minangkabawi (imam, khatib, guru dan 
mufti Mazhab Syafi’i di Masjidil Haram), tinta (dakwat) sotong yang telah 
terpisah atau bersaingan daripada tubuhnya adalah najis. Ini kerana segala 
cecair yang berada dalam perut haiwan, hukumnya adalah najis.19 

Penulis juga melihat pendirian pendapat Mufti Negeri Terengganu lebih 
cenderung kepada prinsip sad al-zara’i (menutup pintu kepada perkara yang 
boleh membawa kepada mudarat), dan mengambil kira elemen taharah 
(kesucian) serta tabiat manusiawi terhadap makanan. Walaupun terdapat kajian 
saintifik yang menunjukkan tinta (dakwat) sotong mengandungi antioksidan dan 
tidak berbahaya jika dimasak dengan sempurna, keputusan fatwa di Negeri 
Terengganu tidak semata-mata bersandarkan kepada faktor kesihatan, tetapi 
juga kepada prinsip fiqh dan adat kebiasaan masyarakat Muslim. 

Dalam konteks masyarakat tempatan di Negeri Terengganu, tinta (dakwat) 
sotong tidak dianggap sebagai makanan yang lazim dimakan secara berdiri 
sendiri, berbeza dengan budaya Masyarakat Jepun. Maka, pengambilan 
pendekatan ihtiyat (berhati-hati) oleh Jabatan Mufti Negeri Terengganu adalah 
berasaskan uruf dan maslahah setempat. 

Penulis mendapati bahwa Kaedah Fiqh yang Digunakan Jabatan Mufti 
Negeri Terengganu yang menyokong pendekatan pengharaman ini ialah: 

a. سد الذرائع (Sad al-Zara ‘i) – Menutup jalan kepada perkara yang boleh 

membawa kepada kemudaratan. 

b. العادة محكمة – Uruf dan kebiasaan masyarakat menjadi pertimbangan dalam 

menentukan hukum. 

c. درء المفاسد مقدم على جلب المصالح – Menolak kemudaratan diutamakan 

daripada mengambil manfaat. 

d.  بالتنظيف التامالنجاسة لا تزول إلا  – Jika tinta (dakwat) dianggap najis, ia 

memerlukan proses penyucian sebelum boleh dimakan. 
 

                                                     
17 Abdullah bin Umar bin Abu Bakar bin Yahya al-Hadhrami, di dalam kitab Al-Asybah wa al-

Nazair. 
18 Muhammad Nawawi al-Bantani, Nihayat al-Zain fi Irshad al-Mubtadi’in, bab Taharah. 
19 Ahmad Khatib al-Minangkabawi, al-Thaharah al-Kubra. 



 

 

161 

Penulis dapat melihat dalam Fatwa Negeri Terengganu ini menunjukkan 
bahawa walaupun mazhab Syafi’i pada dasarnya menghalalkan haiwan laut 
termasuk sotong, terdapat keperluan untuk menilai semula status tinta (dakwat) 
sotong secara tersendiri. Pendekatan yang diambil oleh pendapat Mufti Negeri 
Terengganu adalah lebih berhati-hati, dengan menyatakan haram memakan tinta 
(dakwat) sotong, berasaskan prinsip taharah, uruf tempatan, dan kemungkinan 
mudarat.  

Dasar Hujah Jabatan Mufti Negeri Terengganu Adalah dengan mengambil 
pendekatan yang lebih berhati-hati (ihtiyath) dalam menilai hukum tinta 
(dakwat) sotong. Pendirian mereka banyak dipengaruhi oleh kaidah fiqh yang 
menyatakan bahwa segala sesuatu yang keluar dari rongga tubuh hewan pada 
asalnya dianggap najis, kecuali terdapat dalil yang mengecualikannya.20 

Mereka menekankan bahwa meskipun sotong itu sendiri halal dikonsumsi 
karena termasuk kategori hewan laut, cairan hitam yang dikeluarkannya perlu 
ditinjau statusnya. Hal ini karena dalam fiqh Syafi’i terdapat pandangan bahwa 
darah dan cairan tubuh hewan adalah najis, kecuali yang dikecualikan secara 
jelas seperti ikan dan belalang.21 Oleh karena itu, tinta (dakwat) sotong dianggap 
meragukan dan tidak dapat disamakan dengan dagingnya yang halal. 

Jabatan Mufti Terengganu juga mempertimbangkan aspek kesehatan. 
Mereka menegaskan bahwa jika terbukti tinta (dakwat) sotong tidak 
membahayakan, maka tidak boleh langsung dihukumi haram.22 Dengan demikian, 
pendekatan yang digunakan lebih menekankan aspek kesucian dan kehati-hatian, 
dengan syarat tinta (dakwat) sotong tersebut bersih serta tidak bercampur 
dengan unsur najis atau zat berbahaya. 

2. Pandangan dan Pendirian Mufti Wilayah Persekutuan serta dalilnya. 
Penulis telah mencari dan mendapati bahwa Jabatan Mufti Wilayah 

Persekutuan melalui platform “Irsyad Fatwa” telah mengemukakan pendirian 
yang lebih terbuka dan membenarkan pemakanan tinta (dakwat) sotong, berbeza 
dengan pendekatan pendapat Mufti Negeri Terengganu yang lebih berhati-hati 
dengan mengharamkan untuk memakan tinta (dakwat) sotong.23 

Di dalam fatwa wilayah Persekutuan telah menegaskan bahwa hukum 
memakan tinta (dakwat) sotong adalah harus kerana Dalam mazhab al-Syafi’i, 
kedudukan hukum mengenai sotong sudah jelas, ia termasuk ke dalam kategori 
hewan laut yang halal dimakan.  

Mufti Wilayah Persekutuan berpegang kepada Dalil hukum yang 
dinyatakan dalam Surah al-Ma’idah, ayat 96.24 

Mufti Wilayah Persekutuan juga merujuk kepada pandangan dalam 
Mazhab Syafi ‘i, yang mengharuskan semua jenis haiwan laut, termasuk sotong. 
Menurut para ulama Syafi ‘iyyah, selagi sesuatu itu keluar daripada haiwan laut 
yang halal, dan tidak memudaratkan, maka ia termasuk dalam kategori halal 

                                                     
20 Imam al-Nawawi, al-Majmū’ Sharh al-Muhadhdhab, Beirut: Dār al-Fikr, 1997, jil. 9, hlm. 29. 
21 Al-Syirazi, al-Muhadhdhab fi Fiqh al-Imām al-Syāfi’i, Beirut: Dār al-Fikr, jil. 1, hlm. 33. 
22 Jabatan Mufti Negeri Terengganu, Koleksi Fatwa Negeri Terengganu, Terengganu: Pejabat 

Mufti Negeri, 2019, hlm. 114. 
23 Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan, Irsyad al-Fatwa Siri ke-472: Hukum Memakan Dakwat 

Sotong, Putrajaya: Pejabat Mufti Wilayah, 2020. 
24 Departmen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Surabaya: Fajar Mulya,2009) hal. 121 



 

 

162 

dimakan.25 Tinta (dakwat) sotong tidak dikategorikan sebagai najis kerana ia 
merupakan cecair semula jadi yang terhasil daripada badan sotong dan bukan 
seumpama air kencing atau darah yang jelas najis26 

Hadis Rasulullah SAW yang diriwayatkan dari Abu Hurairah RA juga 
memperkuat ketetapan ini. Ketika ditanya mengenai hukum air laut dan hewan di 
dalamnya, Baginda SAW bersabda: 

ياَ رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّا نَ ركَْبُ  عَنْ أبَِي هُرَيْ رَةَ، قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَ قَالَ:
رِ  فَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ الْبَحْرَ، وَنَحْمِلُ مَعَنَا الْقَلِيلَ مِنَ الْمَاءِ، فَإِنْ تَ وَضَّأْناَ بِهِ عَطِشْنَا، أفََ نَ تَ وَضَّأُ مِنْ مَاءِ الْبَحْ 

ت َتهُُ  هُوَ الطَّهُورُ مَاؤُهُ، الْحِل   صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ   مَي ْ
 

Dari Abu Hurairah RA berkata: Seorang lelaki datang kepada Rasulullah SAW dan 
berkata: “Wahai Rasulullah, kami sering berlayar di lautan dan kami membawa 
sedikit air tawar. Jika kami gunakan untuk berwudu, kami akan kehausan. 
Apakah kami boleh berwudu dengan air laut?” Maka Rasulullah SAW bersabda: 
Air laut itu suci (untuk bersuci), dan bangkainya halal (dimakan).27 

Hadis ini bukan hanya memberikan panduan mengenai kesucian air laut 
untuk berwudu, tetapi juga menetapkan bahwa bangkai hewan laut halal 
dimakan. Dengan demikian, tinta (dakwat) sotong baik dalam keadaan hidup 
maupun mati di laut adalah halal untuk dikonsumsi. 

Mufti Wilayah Persekutuan juga turut mengambil kira uruf semasa dan 
realiti global di mana tinta (dakwat) sotong digunakan secara meluas dalam 
industri makanan, termasuk dalam makanan seperti: 
a. Pasta tinta (dakwat) sotong (squid ink pasta) 
b. Nasi tinta (dakwat) sotong 
c. Sos atau pewarna semula jadi dalam makanan laut 

Semasa di temu bual bersama Pegawai Hal Ehwal Islam Jabatan Mufti 
Wilayah Persekutuan yaitu Ustaz Sabri bin Mat Yasim, beliau mengatakan kaedah 
fiqh yang digunakan adalah:28 

a. الأصل في الأشياء الإباحة – Hukum asal bagi sesuatu perkara adalah harus.29 

b. ما أبيح أكله أبيح أكله جميعه إلا ما استثني – Apa yang dihalalkan dimakan, maka 

seluruh bahagiannya halal kecuali yang dikecualikan.30 

c. الضرر يزال – Jika tiada kemudaratan, maka ia tidak dilarang.31 

                                                     
25 Al-Nawawi, al-Majmu’Syarh al-Muhazzab, Jld. 9, hlm. 29. 
26 Al-Nawawi, Al-Majmū’ Syarh al-Muhadhdhab, Beirut: Dār al-Fikr, 1997, jil. 9, hlm. 29. 
27 Abu Dawud, Sunan Abi Dawud, Kitab al-Taharah, no. 83; al-Tirmizi, Sunan al-Tirmizi, no. 69. 

Hadis hasan sahih. 
28 Ustaz Sabri bin Mat Yasim, Penolong Hal Ehwal Islam Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan, 

Wawancara, Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan, 9 september 2025 
29 Al-Suyuti, al-Ashbah wa al-Naza’ir, hlm. 60. 
30 Al-Suyuti, al-Ashbah wa al-Naza’ir, hlm. 87. 
31 Ibn Nujaym, al-Ashbah wa al-Naza’ir, hlm. 90. 



 

 

163 

Walau bagaimanapun, berdasarkan kajian dan penelitian syarak, Fatwa 
Wilayah Persekutuan memutuskan bahawa tinta (dakwat) sotong adalah halal 
dimakan, dengan syarat: 
a. Ia tidak memudaratkan kesihatan. 
b. Ia tidak tercemar atau berubah sifat kepada najis. 
c. Ia tidak digunakan dalam kadar yang melampau. 

Pendapat Mufti Wilayah Persekutuan menunjukkan satu pendekatan yang 
terbuka, bersifat semasa dan berpaksikan prinsip asal keharusan dalam hukum 
makanan laut. 

Dasar Hujah Mufti Wilayah Persekutuan adalah penulis mendapati 
pendapat Mufti Wilayah Persekutuan berbeda dengan Mufti Negeri Terengganu, 
pendapat Mufti Wilayah Persekutuan mengambil pendekatan yang lebih terbuka 
dan bersifat memudahkan (taysir). Mereka berpegang pada dalil al-Qur’an dalam 
Surah al-Mā’idah ayat 96 yang secara jelas menghalalkan semua hasil laut tanpa 
pengecualian: 

ي َ  َ ا ل َكُمۡ وَللِس  حِل َ لَكُمۡ صَيۡدُ ٱلۡبَحۡرِ وَطَعَامُهُۥ مَتََٰع 
ُ
ِ مَا أ مَِ عَلَيۡكُمۡ صَيۡدُ ٱلۡبَر  ارَةِِۖ وحَُر 

َ ٱل ذَِيٓ إلَِيۡهِ تحُۡشَرُونَ   َ اۗ وَٱت َقُواْ ٱللّ   دُمۡتُمۡ حُرُم 
Dihalalkan bagimu binatang buruan laut dan makanan (yang berasal) 
dari laut sebagai makanan yang lezat bagimu, dan bagi orang-orang 
yang dalam perjalanan; dan diharamkan atasmu (menangkap) 
binatang buruan darat, selama kamu dalam ihram. Dan bertakwalah 
kepada Allah Yang kepada-Nya-lah kamu akan dikumpulkan. (al-
Mā’idah: 96).32 

Selain itu, hadis Rasulullah SAW yang diriwayatkan dari Abu Hurairah RA 
juga menjadi hujjah penting: 

تَ تهُُ   هُوَ الطَّهُورُ مَاؤُهُ، الْحِلُّ مَي ْ
“Air laut itu suci (untuk bersuci), dan bangkainya halal (dimakan).”33 

Hadis ini menunjukkan bahwa semua hasil laut halal, termasuk 
bangkainya, tanpa perlu disembelih. Dengan demikian, sotong dan segala hasil 
alaminya, termasuk tinta (dakwat)nya, dihukumi halal selama tidak 
membahayakan kesehatan. 

Pandangan ini juga selaras dengan pendapat ulama Syafi’iyyah yang 
menyatakan bahwa semua jenis hewan laut halal dimakan kecuali yang jelas 
berbahaya.34 Tinta (dakwat) sotong tidak disamakan dengan darah atau air 
kencing karena merupakan cairan alami yang berfungsi sebagai mekanisme 
pertahanan, bukan kotoran. 

Penulis mendapati Mufti Wilayah Persekutuan menekankan aspek ‘urf 
kontemporer. Tinta (dakwat) sotong kini digunakan secara luas dalam industri 

                                                     
32 Departmen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Surabaya: Fajar Mulya,2009) hal. 121 

 
33 Hadis riwayat Abu Dawud, Sunan Abi Dawud, Kitab al-Taharah, hadis no. 83; al-Tirmizi, Sunan 

al-Tirmizi, hadis no. 69. 
34 Imam al-Nawawi, Raudah al-Tālibīn, Beirut: Dār al-Kutub al-Ilmiyyah, 2003, jil. 3, hlm. 19. 



 

 

164 

makanan global dan diterima sebagai bahan alami yang tidak membahayakan. 
Oleh sebab itu, menolaknya dengan alasan najis dianggap tidak sesuai dengan 
realitas kontemporer dan dapat menimbulkan kesulitan bagi umat Islam.35 

3. Analisis Fiqh Muqaran terhadap Perbandingan tentang Hukum Memakan 
Tinta (Dakwat) Sotong. 
a. Persamaan Pendapat Mufti Negeri Terengganu dan Mufti Wilayah 

Persekutuan. 
Meski berbeda dalam metodologi, kedua institusi memiliki beberapa 

persamaan pokok: 
1) Sumber hukum: Keduanya merujuk pada al-Qur’an, hadis, dan pandangan 

fuqaha Syafi’i sebagai dasar hukum. 
2) Kehalalan sotong: Keduanya sepakat bahwa sotong halal dikonsumsi 

berdasarkan nash yang jelas. 
3) Aspek kesehatan: Keduanya menegaskan bahwa sesuatu yang 

membahayakan kesehatan dilarang, sesuai dengan kaidah kemudaratan 
harus dihilangkan (al-darar yuzal). 

4) Konteks kontemporer: Keduanya menyadari bahwa penggunaan tinta 
(dakwat) sotong dalam industri makanan modern perlu dipertimbangkan 
dalam penetapan hukum. 

b. Perbedaan Pendapat Mufti Negeri Terengganu dan Mufti Wilayah 
Persekutuan. 

Namun, penulis telah mendapati ada perbedaan nyata dalam 
pendekatan dan metode istinbat hukum: 
1) Tingkat ketegasan hukum:  

a) Pendapat Mufti Negeri Terengganu lebih berhati-hati dan cenderung 
menilai bahwa tinta (dakwat) sotong harus dipastikan kesuciannya 
karena berasal dari rongga tubuh hewan. 

b) Pendapat Mufti Wilayah Persekutuan menegaskan kehalalan tinta 
(dakwat) sotong secara langsung tanpa keraguan, selama tidak 
membahayakan. 

2) Kaidah fiqh yang ditekankan:  
a) Pendapat Mufti Negeri Terengganu berpegang pada kaidah “ma 

kharaja min al-jawf najis” (apa yang keluar dari perut hewan najis) 
kecuali ada dalil yang jelas mengecualikan. 

b) Pendapat Mufti Wilayah Persekutuan menekankan kaidah “al-aslu fil 
asya’ al-ibahah” (asal segala sesuatu adalah boleh) dan “ma ubiha 
akluhu ubiha jami’uhu illa ma ustuthniya” (apa yang dihalalkan 
dimakan, seluruh bagiannya halal kecuali yang dikecualikan).36 

3) Pendekatan metodologi: 
a) Pendapat Mufti Negeri Terengganu menekankan aspek kesucian dan 

kehati-hatian syar’i. 

                                                     
35 Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan, Irsyad al-Fatwa Siri ke-472: Hukum Memakan Dakwat 

Sotong, Putrajaya: Pejabat Mufti Wilayah, 2020. 
36 Al-Suyuti, al-Asybah wa al-Nazā’ir, Beirut: Dār al-Kutub al-Ilmiyyah, 1990, hlm. 60; Ibn 

Nujaym, al-Asybah wa al-Nazā’ir, Kairo: Dār al-Kutub, 1968, hlm. 87. 



 

 

165 

b) Pendapat Mufti Wilayah Persekutuan menekankan aspek kemudahan, 
keluwesan, dan relevansi hukum dengan ‘urf kontemporer. 

c. Pandangan Ulama Kontemporer tentang Hukum Memakan Tinta 
(dakwat) Sotong. 

Dalam isu hukum memakan tinta (dakwat) sotong, terdapat dua fatwa 
penting yang dikeluarkan oleh pihak berautoriti iaitu pendapat Mufti Negeri 
Terengganu dan Mufti Wilayah Persekutuan. Kedua-dua pandangan ini 
didasari oleh dalil al-Quran, hadis, serta hujah fuqaha, namun memiliki 
pendekatan tersendiri dalam menetapkan hukum. Oleh itu, penulis akan 
melalukan analisis dan akan membandingkan kedua-dua pandangan tersebut 
bagi melihat persamaan, perbezaan, serta kekuatan hujah masing-masing. 

Isu mengenai hukum memakan sotong beserta tinta (dakwat)nya 
merupakan salah satu perbahasan penting dalam fiqh makanan laut. Namun, 
para fuqaha berbeda pandangan dalam memahami makna “hidupan laut” 
yang dimaksud dalam ayat tersebut. Perbedaan ini melahirkan hukum yang 
berbeza antara mazhab mengenai status halal atau haram sotong dan tinta 
(dakwat)nya. 

Syeikh Dr. Yusuf al-Qaradawi dalam karya terkenalnya al-Halal wa al-
Haram fi al-Islam menegaskan bahawa hukum asal makanan laut adalah halal, 
tanpa pengecualian, melainkan jika terdapat dalil yang jelas 
mengharamkannya. Pandangannya disandarkan pada firman Allah SWT: 
“Dihalalkan bagi kamu binatang buruan laut dan makanan daripadanya 
sebagai kesenangan bagi kamu dan orang-orang yang dalam perjalanan.” 
(Surah al-Mā’idah, 5:96).37 

Menurut Dr. Yusufal-Qaradawi, ayat ini mencakup semua bentuk 
haiwan laut, termasuk sotong dan tinta (dakwat)nya.38 Beliau juga menolak 
pendapat yang menganggap tinta (dakwat) sotong sebagai najis. Hal ini 
kerana ia bukan darah yang mengalir (al-dam al-masfuh) sebagaimana 
disebut dalam Surah al-An‘am (6:145). Bahkan, al-Qaradawi menegaskan 
bahawa selama dakwat sotong tidak membawa mudarat, ia tetap halal 
berdasarkan kaedah fiqh al-aslu fil asya’ al-ibahah (asal sesuatu adalah 
mubah). 

Prof. Dr. Wahbah al-Zuhayli dalam ensiklopedia fiqhnya, al-Fiqh al-
Islami wa Adillatuh, menjelaskan dengan panjang lebar mengenai hukum 
haiwan laut. Beliau menukil pandangan jumhur ulama yang menghalalkan 
semua haiwan laut tanpa syarat.39 Dalil utama yang dibawakan ialah hadis 
sahih: (Riwayat Abu Dawud, al-Tirmizi, al-Nasa’i, dan Ibn Majah).40 

 هُوَ الطَّهُورُ مَاؤُهُ، الحِلُّ مَيْتتَهُُ 
Artinya: “Air laut itu suci (untuk bersuci), dan bangkainya halal (dimakan).” 

                                                     
37 Departmen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Surabaya: Fajar Mulya,2009) hal. 121 
38 Yusuf al-Qaradawi, al-Halal wa al-Haram fi al-Islam, Beirut: al-Risalah al-‘Alamiyyah, 2006, hlm. 

58. 
39 Wahbah al-Zuhayli, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuh, Damsyik: Dar al-Fikr, 1985, jil. 4, hlm. 2733. 
40 Abu Dawud, Sunan Abi Dawud, Kitab al-Taharah, hadis no. 83; al-Tirmizi, Sunan al-Tirmizi, hadis 

no. 69. 



 

 

166 

Menurut Wahbah al-Zuhayli, tinta (dakwat) sotong termasuk dalam 
kategori ma yantasiqu min al-bahr (apa yang dihasilkan dari laut).41 Oleh itu, 
ia termasuk dalam keumuman hadis dan ayat al-Qur’an yang menghalalkan 
hasil laut. Pandangan ini memperkuat kehalalan tinta (dakwat) sotong tanpa 
keraguan. 

Mazhab Hanafi dikenal dengan pendekatan yang ketat dalam hal 
makanan laut. Mereka berpendapat bahwa hanya ikan yang termasuk dalam 
kategori halal dimakan, sedangkan hewan laut selain ikan seperti sotong, 
udang, kepiting, dan lainnya dihukumi tidak halal.42 Berdasarkan pandangan 
ini, tinta (dakwat) sotong juga dianggap tidak halal karena keluar dari hewan 
yang pada asalnya tidak halal. Namun, sebagian fuqaha Hanafi mutaakhirin 
(kontemporer) memberikan kelonggaran dengan menyatakan bahwa sotong 
dapat dimakan berdasarkan istihsan, karena tidak mendatangkan mudarat. 
Walau demikian, pendapat resmi mazhab Hanafi tetap kepada pengharaman. 

Sebagian ulama dalam mazhab Hanafi berpendapat bahwa hukum 
memakan sotong adalah haram karena tidak termasuk dalam kategori ikan. 
Pendapat ini didasarkan pada qiyas, yaitu dengan menyamakan kedudukan 
sotong dengan tikus. Hal ini karena sotong hidup di habitat yang dianggap 
kotor, bahkan di dalam tubuhnya terkadang ditemukan pasir dan sisa kotoran 
akibat kebiasaannya memakan apa saja, baik yang bersih maupun yang kotor. 
Oleh sebab itu, sebagaimana tikus darat dihukumi haram, maka sotong yang 
disebut sebagai “tikus laut” juga dihukumi haram. Selain itu, sotong 
mengeluarkan tinta berwarna hitam yang dianggap najis, sehingga 
mengonsumsi sesuatu yang berasal dari kekotoran dipandang terlarang 
menurut pandangan mereka. 

Dalam perkembangan hukum Islam kontemporer, isu makanan dan 
minuman sering menjadi perbincangan yang memerlukan penelitian 
mendalam. Hal ini karena makanan merupakan salah satu aspek utama dalam 
kehidupan umat Islam, di mana setiap makanan yang dikonsumsi harus 
dipastikan status halalnya agar sesuai dengan tuntunan syariat. Salah satu isu 
yang mendapat perhatian penulis adalah hukum memakan tinta (dakwat) 
sotong. Walaupun sotong sebagai hewan laut telah disepakati kehalalannya 
oleh jumhur ulama, muncul pertanyaan apakah tinta (dakwat) yang 
dihasilkan oleh sotong termasuk dalam kategori halal atau sebaliknya. 

Di Malaysia, dua institusi penting yang berperan sebagai otoritas fatwa 
yaitu Mufti Negeri Terengganu dan Mufti Wilayah Persekutuan telah 
menyatakan pendirian mereka. Keduanya sama-sama berpegang pada prinsip 
syariat, tetapi berbeda dalam metodologi istinbat hukum. Analisis fiqh 
muqaranah ini akan meneliti persamaan dan perbedaan kedua fatwa dengan 
meninjau dalil al-Qur’an, hadis, pandangan fuqaha, kaidah fiqh, serta faktor 
‘urf kontemporer yang menjadi pertimbangan. 

Sebagai seorang penulis yang meneliti kajian hukum Islam, penulis 
melihat bahwa pendapat Mufti Negeri Terengganu lebih rajih atau kuat untuk 

                                                     
41 Wahbah al-Zuhayli, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuh, jil. 4, hlm. 2734. 

42 Ibn ‘Ābidīn, Radd al-Muhtār ‘ala al-Durr al-Mukhtār, (Beirut: Dār al-Fikr, 2000), Jilid 6, hlm. 
306. 



 

 

167 

dijadikan pegangan. Alasannya bukan semata-mata kerana ingin 
mempertahankan tradisi, melainkan kerana hujah yang dikemukakan berakar 
pada prinsip fiqh yang konsisten serta lebih dekat dengan maqasid syariah. 

Mazhab Syafi’i, yang menjadi pegangan utama masyarakat Islam di 
Malaysia, menegaskan kaidah bahwa apa pun yang keluar dari rongga dalam 
tubuh hewan dihukumkan najis kecuali ada dalil khusus yang 
mengecualikannya. Tinta (dakwat) sotong jelas termasuk dalam kategori 
cairan internal, sehingga lebih aman untuk dihukumi najis. Pendekatan ini 
bukan bentuk penyempitan, tetapi justru menunjukkan sikap konsisten 
terhadap metodologi fiqh yang telah mapan. 

Penulis juga melihat adanya analogi yang kuat antara tinta (dakwat) 
sotong dengan darah hewan. Dalam al-Qur’an, Allah SWT secara jelas 
mengharamkan darah kerana sifatnya najis. Walaupun tinta (dakwat) sotong 
tidak sama persis dengan darah, keduanya memiliki kesamaan illat, yaitu 
sama-sama cairan yang keluar dari tubuh. Dengan qiyas ini, kita bisa 
memahami mengapa Mufti Negeri Terengganu mengambil sikap tegas yaitu 
lebih baik menjauhi sesuatu yang meragukan daripada terjebak dalam 
perkara yang mungkin mencemari kesucian makanan seorang Muslim. 

Sikap kehati-hatian ini juga sejalan dengan sabda Rasulullah SAW: 
“Tinggalkanlah apa yang meragukanmu kepada apa yang tidak 
meragukanmu.” Prinsip ini tidak sekadar retorika, melainkan pedoman hidup 
bagi seorang Muslim dalam memilih yang halal dan menjauhi syubhat. Dalam 
konteks makanan, prinsip ini sangat relevan kerana apa yang kita makan 
bukan hanya memberi kesan kepada tubuh, tetapi juga kepada kesucian 
ibadah. 

Pendekatan Mufti Negeri Terengganu menunjukkan kepatuhan 
terhadap maqasid syariah. Dalam hal ini, maqasid yang ingin dijaga adalah 
agama (hifz al-din) dan jiwa (hifz al-nafs). Dengan menolak sesuatu yang 
masih samar statusnya, umat akan lebih tenang dalam beribadah dan 
terhindar dari potensi bahaya kesehatan. Pendekatan ini tidak menutup pintu 
penelitian ilmiah, jika kelak sains membuktikan bahwa tinta (dakwat) sotong 
benar-benar aman, maka ruang ijtihad baru akan terbuka. Namun, selama 
keraguan itu ada, maka ihtiyath lebih utama. 

Akhirnya, penulis meyakini bahwa pendapat Mufti Negeri Terengganu 
lebih sesuai dengan realitas sosial umat Islam di Malaysia. Sebagai 
masyarakat yang sejak lama berpegang pada mazhab Syafi’i, sikap berhati-
hati ini menjaga kesatuan amalan dan menghindarkan keresahan yang 
mungkin timbul akibat fatwa yang terlalu longgar. Perbedaan memang 
merupakan rahmat, tetapi dalam praktik sosial, ketegasan hukum sering kali 
lebih menenteramkan hati masyarakat awam. 

Saya sebagai seorang penulis memilih pendapat Jabatan Mufti Negeri 
Terengganu adalah yang lebih rajih bukan berarti menafikan kekuatan hujah 
dari pendapat Mufti Wilayah Persekutuan. Namun, sikap ihtiyath yang diambil 
oleh pendapat Mufti Negeri Terengganu lebih mencerminkan semangat fiqh 
yang menjaga kesucian, menutup celah syubhat, serta selaras dengan maqasid 
syariah. Sebagai penulis, saya memandang inilah pendekatan yang lebih 



 

 

168 

selamat, lebih konsisten, dan lebih menenangkan hati umat Islam dalam 
menjalani kehidupan yang penuh dengan ujian halal dan haram. 

 
KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil penelitian mendalam terhadap pandangan hukum Mufti Negeri 
Terengganu dan Mufti Wilayah Persekutuan mengenai hukum memakan tinta (dakwat) 
sotong, penelitian ini menemukan beberapa poin penting yang menggambarkan 
perbedaan metodologis, epistemologis, dan praktis antara kedua pandangan tersebut. 

Dari aspek sumber dan metode istinbat hukum, baik Mufti Negeri Terengganu 
maupun Mufti Wilayah Persekutuan sama-sama berpegang pada sumber hukum utama, 
yaitu al-Qur’an, al-Sunnah, ijma’, dan qiyas sebagaimana digariskan oleh mazhab al-
Syafi‘i. Namun, perbedaan terletak pada cara mereka menafsirkan dan menerapkan 
dalil-dalil tersebut dalam konteks kontemporer. Mufti Negeri Terengganu lebih 
cenderung menggunakan pendekatan ihtiyat ( طالاحتيا ) atau kehati-hatian dalam 
menetapkan hukum, berasaskan pada kaidah bahwa setiap sesuatu yang keluar dari 
perut hewan pada asalnya najis kecuali ada dalil yang menyucikannya.43 Berdasarkan 
prinsip ini, tinta (dakwat) sotong dinilai termasuk kategori benda yang diragukan 
kesuciannya sehingga lebih selamat untuk ditinggalkan. 

Sebaliknya, Mufti Wilayah Persekutuan menekankan prinsip taysir (التيسير) dan 
kaidah الأصل في الأشياء الإباحة (asal hukum segala sesuatu adalah mubah) selama tidak ada 
dalil yang secara jelas mengharamkannya.44 Pendekatan ini sejalan dengan semangat 
maqasid syariah yang bertujuan menghilangkan kesukaran (raf’ al-haraj) dan 
memelihara kemaslahatan umat (jalb al-maslahah). Oleh karena itu, tinta (dakwat) 
sotong dianggap suci dan halal dimakan, karena tidak terbukti berbahaya secara 
saintifik dan termasuk bagian dari hewan laut yang secara umum dihalalkan dalam al-
Qur’an. 

Dari segi penerapan kaidah fiqhiyyah dan istidlal, Mufti Negeri Terengganu 
menekankan prinsip saddu al-zari‘ah (menutup jalan menuju kemudaratan) dengan 
mempertimbangkan kemungkinan adanya unsur najis atau bahaya dalam tinta (dakwat) 
sotong.45 Pandangan ini berpijak pada prinsip kehati-hatian (ihtiyat) yang kuat dalam 
mazhab al-Syafi‘i dan bertujuan menjaga kesucian makanan dari unsur syubhat. 
Sebaliknya, Mufti Wilayah Persekutuan menggunakan pendekatan maslahah mursalah 
dan istishlah untuk menilai bahwa tinta (dakwat) sotong tidak memiliki unsur yang 
dapat membahayakan manusia, sehingga penggunaannya dibolehkan.46 Pendekatan ini 
lebih progresif dan terbuka terhadap penemuan sains modern yang menunjukkan 
bahwa tinta (dakwat) sotong tidak mengandung zat berbahaya, bahkan memiliki nilai 
gizi dan manfaat dalam industri makanan serta farmasi.47 

Dalam perspektif maqasid syariah, Mufti Negeri Terengganu mengutamakan 
maqasid hifz al-din (memelihara agama) dan hifz al-nafs (menjaga jiwa) melalui sikap 

                                                     
43 Jabatan Mufti Negeri Terengganu, Hukum Memakan Dakwat Sotong, Portal Rasmi Mufti 

Terengganu, 2020. 
44 Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan, Irsyad al-Fatwa Siri ke-486: Hukum Memakan Dakwat 

Sotong, 2021. 
45 Al-Nawawi, al-Majmu‘ Syarh al-Muhazzab, Jilid 2 (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.), hlm. 576. 
46 Wahbah al-Zuhaili, Usul al-Fiqh al-Islami, (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986), hlm. 812. 
47 M. N. Khan et al., “Nutritional and Functional Properties of Squid Ink,” Journal of Marine Biology, 

Vol. 45, No. 3 (2018): 221–230. 



 

 

169 

berhati-hati terhadap perkara syubhat yang berpotensi mencemari kesucian makanan.48 
Sementara Mufti Wilayah Persekutuan lebih mengedepankan maqasid hifz al-‘aql 
(menjaga akal) dan hifz al-mal (menjaga harta) dengan mempertimbangkan rasionalitas 
dan keperluan masyarakat terhadap sumber makanan laut yang halal dan berkhasiat.49 

Dari sudut analisis fiqh muqaran, dapat disimpulkan bahwa perbedaan hukum 
yang lahir dari dua fatwa ini bersumber dari perbedaan dalam penilaian terhadap ‘illah 
(sebab hukum). Mufti Terengganu menilai bahwa keluarnya tinta (dakwat) dari tubuh 
sotong menjadikannya menyerupai benda najis seperti darah atau muntahan, sedangkan 
Mufti Wilayah menilai tinta (dakwat) tersebut lebih menyerupai cairan alami yang tidak 
menajiskan seperti air liur atau lendir ikan. Oleh sebab itu, perbedaan pandangan ini 
bersifat ijtihadiyyah, bukan ta‘abbudiyyah, dan keduanya sah dalam ruang lingkup fiqh.  

Dari segi konteks sosial dan lokalitas fatwa, keputusan Mufti Negeri Terengganu 
banyak dipengaruhi oleh latar budaya masyarakat setempat yang lebih berhati-hati 
dalam urusan halal dan haram makanan laut, sedangkan fatwa Mufti Wilayah 
Persekutuan disusun untuk menjawab keperluan masyarakat urban dan industri 
makanan yang menuntut kepastian hukum. Dengan demikian, fatwa-fatwa ini tidak 
dapat dilihat secara hitam putih, melainkan perlu dipahami dalam konteks sosio-
historisnya masing-masing. 

Keseluruhannya, hasil penelitian ini membuktikan bahwa fiqh Islam memiliki 
fleksibilitas yang tinggi dan mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman tanpa 
menyalahi prinsip-prinsip dasar syariat. Perbedaan pendapat seperti ini merupakan 
rahmat dan kekayaan intelektual Islam yang perlu dipelihara, bukan disalahartikan 
sebagai pertentangan. Dengan demikian, fiqh muqaran berfungsi sebagai jembatan yang 
mempertemukan berbagai pandangan ulama untuk menemukan hikmah di balik 
perbedaan hukum, serta memperkukuh pemahaman masyarakat terhadap keluasan 
ajaran Islam. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Abd. Rahman Dahlan, Usul Fiqh (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2010), h. 45–47. 

Abdullah bin Umar bin Abu Bakar bin Yahya al-Hadhrami, di dalam kitab Al-Asybah wa 
al-Nazair. 

Abu Dawud, Sunan Abi Dawud, Kitab al-Taharah, hadis no. 83; al-Tirmizi, Sunan al-
Tirmizi, hadis no. 69. 

Ahmad Khatib al-Minangkabawi, al-Thaharah al-Kubra. 

Al-Nawawi, al-Majmu‘ Syarh al-Muhazzab, Jilid 2 (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.), hlm. 576. 

Al-Suyuti, al-Asybah wa al-Nazā’ir, Beirut: Dār al-Kutub al-Ilmiyyah, 1990, hlm. 60; Ibn 
Nujaym, al-Asybah wa al-Nazā’ir, Kairo: Dār al-Kutub, 1968, hlm. 87. 

Al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Usul al-Syari‘ah, Jilid 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 
1996), hlm. 11. 

Al-Syirazi, al-Muhadhdhab fi Fiqh al-Imām al-Syāfi’i, Beirut: Dār al-Fikr, jil. 1, hlm. 33. 

                                                     
48 Al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Usul al-Syari‘ah, Jilid 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1996), hlm. 

11. 
49 Ibn Ashur, Maqasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah, (Tunisia: Dar al-Salam, 1999), hlm. 231. 



 

 

170 

Departmen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahan, (Bandung: CV Media Fitrah 
Rabbani,2008), hlm. 5. 

Departmen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Surabaya: Fajar Mulya,2009) hal. 
121 

Diah Himpuno, Membuat Masakan dan Kue Dari Bahan Halal, (Jakarta: Gramedia 
Pustaka Utama, 2017) hlm. 6 

Hadis riwayat Abu Dawud, Sunan Abi Dawud, Kitab al-Taharah, hadis no. 83; al-Tirmizi, 
Sunan al-Tirmizi, hadis no. 69. 

Himmatul Aliyah, Urgensi Makanan Bergizi Menurut Al-Quran Bagi Pertumbuhan dan 
Perkembangan Anak, (Jurnal Ilmu Qur‟an dan Tafsir vol. 10 No.2 tahun 2016) 
hlm. 214 

http://e-smaf.islam.gov.my/e-smaf/index.php/main/mainv1/fatwa/pr/11604 

http://e-smaf.islam.gov.my/e-smaf/index.php/main/mainv1/fatwa/pr/11604 

https://zulkiflialbakri.com/dakwat-pasi-sotong/ 

Ibn ‘Ābidīn, Radd al-Muhtār ‘ala al-Durr al-Mukhtār, (Beirut: Dār al-Fikr, 2000), Jilid 6, 
hlm. 306. 

Ibn Ashur, Maqasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah, (Tunisia: Dar al-Salam, 1999), hlm. 231. 

Idris Awang, Penyelidikan Ilmiah Amalan dalam Pengkajian Islam, (Selangor: Kamil & 
Syakir Sdn. Bhd, 2009), hlm 94. 

Imam al-Nawawi, al-Majmū’ Sharh al-Muhadhdhab, Beirut: Dār al-Fikr, 1997, jil. 9, hlm. 
29. 

Jabatan Mufti Negeri Terengganu, Hukum Memakan Dakwat Sotong, Portal Rasmi Mufti 
Terengganu, 2020. 

Jabatan Mufti Negeri Terengganu, Koleksi Fatwa Negeri Terengganu, Terengganu: 
Pejabat Mufti Negeri, 2019, hlm. 114. 

Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan, Irsyad al-Fatwa Siri ke-472: Hukum Memakan 
Dakwat Sotong, Putrajaya: Pejabat Mufti Wilayah, 2020. 

Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan, Irsyad al-Fatwa Siri ke-486: Hukum Memakan 
Dakwat Sotong, 2021. 

Juhaya S. Praja, Metodologi Penelitian Hukum Islam (Bandung: Pustaka Setia, 2011), h. 
88–90. 

M. N. Khan et al., “Nutritional and Functional Properties of Squid Ink,” Journal of Marine 
Biology, Vol. 45, No. 3 (2018): 221–230. 

Muhammad Nawawi al-Bantani, Nihayat al-Zain fi Irshad al-Mubtadi’in, bab Taharah. 

Prof. Madya Dato’ Dr Haji Mohamad Sabri bin Haron, Mufti Negeri Terengganu, 
Wawancara, Jabatan Mufti Nelgelri Terengganu, 25 mei 2025 

Ustaz Sabri bin Mat Yasim, Penolong Hal Ehwal Islam Jabatan Mufti Wilayah 
Persekutuan, Wawancara, Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan, 9 september 2025 



 

 

171 

Wahbah al-Zuhaili, Usul al-Fiqh al-Islami, (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986), hlm. 812. 

Wahbah al-Zuhayli, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuh, Damsyik: Dar al-Fikr, 1985, jil. 4, hlm. 
2733. 

Wahbah al-Zuhayli, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuh, jil. 4, hlm. 2734. 

Yusuf al-Qaradawi, al-Halal wa al-Haram fi al-Islam, Beirut: al-Risalah al-‘Alamiyyah, 
2006, hlm. 58. 

 


