
 

4th Tarbiyah Suska Conference Series 

Tanggal, 22 November 2025 

ISSN 3046-8485  

 

 

 
This work is licensed under a Creative Commons 

Attribution 4.0 International License 

Available online at journal homepage: 

 https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS    

Email: tscs@uin-suska.ac.id  

DOI: https://doi.org/XXX.XXX  

 

Integrasi Value, Kognitif, dan Afektif dalam Paradigma 

Filsafat Pendidikan Islam 

Manda Apta Firanti1, a), Amril M2, b), Liana Novita3, c) 

123 Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 
123 Jl. H.R Soebrantas, No 155 KM. 15, Simpang Baru Panam, Pekanbaru, Indonesia, Kode Pos. 282893 

 
a)12310122542@students.uin-suska.ac.id 

Abstract. This study explores the integration of values, cognitive, and affective within the paradigm of Islamic 

educational philosophy. The research aims to explain how these three elements are interrelated in forming a 

holistic foundation of Islamic education. Using a qualitative-descriptive approach, this study examines the 

philosophical relationship between value as a moral foundation, cognitive as intellectual reasoning, and affective 

as emotional and spiritual sensitivity. The findings reveal that the integration of these three aspects creates a 

balanced educational framework, emphasizing that knowledge in Islam must be internalized through moral values 

and emotional awareness. The study concludes that the unity of values, cognitive, and affective represents the 

essence of Islamic education, fostering the development of intellect and character harmoniously. 

Keywords: Integration; Values; Cognitive; Affective; Islamic Educational Philosophy. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

174

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS
mailto:tscs@uin-suska.ac.id
mailto:tscs@uin-suska.ac.id
https://doi.org/XXX.XXX
mailto:12310122542@students.uin-suska.ac.id


4th Tarbiyah Suska Conference Series 

Tanggal, 22 November 2025 

ISSN 3046-8485  

 

 
Available online at Journal homepage: https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS    

Email: tscs@uin-suska.ac.id  

 

175 

PENDAHULUAN  

Filsafat pendidikan Islam berperan fundamental dalam membentuk kerangka pendidikan 

yang berfokus pada pembinaan individu seutuhnya. Pendidikan Islam tidak hanya berfungsi 

sebagai metode penyampaian ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai jalur untuk mengembangkan 

potensi manusia menuju tercapainya kepribadian ideal—makhluk yang bercirikan iman, 

pemahaman, dan akhlak yang terpuji. Dalam kerangka ini, perpaduan nilai-nilai, proses berpikir, 

dan emosi menjadi fondasi inti perjalanan pendidikan, yang menjamin keseimbangan antara 

dimensi spiritual, mental, dan emosional. 

Secara historis, gagasan menyelaraskan nilai-nilai dengan aspek kognitif dan emosional telah 

lama menjadi fokus para ulama Islam klasik seperti Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih. Menurut Al-

Ghazali (Al-Ghazali, 2017) dan Ibnu Miskawaih, menekankan bahwa pendidikan yang tanpa 

perhatian pada dimensi spiritual dan etika akan menghasilkan individu yang, meskipun 

berpengetahuan, kurang memiliki bimbingan spiritual. Perspektif ini selaras dengan tujuan Al-

Qur'an untuk membina individu yang tidak hanya berpengetahuan tetapi juga bertindak sesuai 

dengan nilai-nilai tauhid dan akhlak yang terpuji. Dengan demikian, filsafat pendidikan Islam 

bercita-cita untuk mengintegrasikan ketiga dimensi ini menjadi entitas yang kohesif dan harmonis. 

Di tengah perkembangan zaman yang semakin cepat, integrasi nilai, kognitf, dan afektif 

menjadi sangat penting (Rahmawati, 2025). Hal ini terutama diperlukan karena dampak dari 

globalisasi dan kemajuan teknologi yang memengaruhi cara berpikir dan tindakan anak muda. Saat 

ini, pendidikan yang terlalu fokus pada aspek pengetahuan telah menciptakan generasi yang cerdas 

secara intelektual, namun kurang memiliki nilai dan kekuatan spiritual (Syamsuddin, 2022). Situasi 

ini menyebabkan masalah moral, penurunan karakter, serta hilangnya kesadaran akan agama di 

kalangan pelajar. Oleh karena itu, paradigma pendidikan Islam harus kembali pada prinsip 

integratif, yang menghubungkan antara ilmu pengetahuan, nilai-nilai keislaman, dan pembentukan 

karakter. 

Integrasi value, kognitif, dan afektif juga menjadi landasn bagi pendekatan holistic education 

dalam Islam (Yusuf, 2019). Pendidikan tidak hanya dipahami sebagai aktivitas belajar formal, 

tetapi juga sebagai proses penghayatan nilai dan pengalaman spiritual yang membentuk kesadaran 

diri. Melalui paradigma filsafat pendidikan Islam, pembelajaran harus diarahkan untuk 

mengembangkan kemampuan berpikir kritis, empati sosial, dan kesadaran moral yang berakar pada 

nilai-nilai tauhid (Hasanah, 2023). 

Dengan demikian, kajian ini penting untuk memperdalam pemahaman tentang bagaimana 

integrasi antara value, kognitif, dan afektif dapat diterapkan dalam paradigma filsafat pendidikan 

Islam secara konseptual dan praktis. Kajian ini diharapkan memberikan kontribusi terhadap 

https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS
mailto:tscs@uin-suska.ac.id


4th Tarbiyah Suska Conference Series 

Tanggal, 22 November 2025 

ISSN 3046-8485  

 

 
Available online at Journal homepage: https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS    

Email: tscs@uin-suska.ac.id  

 

176 

pengembangan teori pendidikan Islam yang lebih relevan dengan tantangan zaman, serta mampu 

melahirkan generasi berilmu, beriman, dan berakhlak mulia sesuai dengan cita-cita pendidikan 

Islam. 

METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang bertujuan untuk memahami 

secara mendalam konsep integrasi value, kognitif, dan afektif dalam filsafat pendidikan Islam 

(Moleong, 2021). Jenis penelitian ini termasuk studi kepustakaan (library research), karena data 

dan informasi dikumpulkan dari berbagai sumber literatur, seperti buku, jurnal ilmiah, dan karya 

tulis akademik yang relevan dengan tema kajian. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui telaah mendalam terhadap sumber-sumber 

primer, seperti karya Al-Ghazali dan Ibn Miskawaih, serta sumber sekunder yang berasal dari 

penelitian dan publikasi ilmiah kontemporer (Zed, 2018). 

Proses pengumpulan dan analisis data dilakukan secara sistematis dalam rentang waktu 

tertentu dengan menyesuaikan pada tahapan kajian pustaka akademik. Seluruh data dianalisis 

menggunakan analisis isi (content analysis), dengan tahapan reduksi data, penyajian data, dan 

penarikan kesimpulan (Sugiyono, 2020). Analisis ini bertujuan menemukan pola berpikir dan 

hubungan konseptual antara value, kognitif, dan afektif dalam paradigma filsafat pendidikan Islam. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Integrasi Value, Kognitif, dan Afektif dalam Pendidikan Islam 

Paradigma, dalam konteks pendidikan Islam, dipahami sebagai kerangka berpikir atau 

sistem pandangan yang menjadi dasar dalam memahami, menafsirkan, dan mengarahkan tujuan 

pendidikan. Paradigma tidak hanya sekadar teori, tetapi juga mencerminkan cara pandang filosofis 

terhadap hakikat manusia, ilmu, dan tujuan pendidikan itu sendiri. Paradigma pendidikan Islam 

berlandaskan pada prinsip tauhid, yang menempatkan Allah SWT sebagai sumber segala ilmu dan 

nilai, serta memandang manusia sebagai makhluk rasional sekaligus spiritual. Dengan demikian, 

paradigma dalam pendidikan Islam dapat diartikan sebagai pola berpikir yang menyatukan 

hubungan antara wahyu, akal, dan realitas kehidupan (Hidayat, 2024). (paradigma → kerangka 

berpikir menyeluruh yang memadukan wahyu, akal, dan pengalaman manusia). 

Integrasi value, kognitif, dan afektif merupakan pendekatan pendidikan yang memandang 

manusia sebagai makhluk utuh yang terdiri dari akal (ranah kognitif), hati (ranah afektif), dan 

tindakan (ranah psikomotorik). Dalam konteks umum pendidikan modern, ketiga ranah ini sering 

dijelaskan melalui taksonomi Bloom, di mana pembelajaran ideal mencakup penguasaan 

pengetahuan, pembentukan sikap, dan keterampilan. Pendidikan yang baik tidak hanya berfokus 

https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS
mailto:tscs@uin-suska.ac.id


4th Tarbiyah Suska Conference Series 

Tanggal, 22 November 2025 

ISSN 3046-8485  

 

 
Available online at Journal homepage: https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS    

Email: tscs@uin-suska.ac.id  

 

177 

pada kemampuan berpikir logis dan rasional, tetapi juga pada pembentukan nilai dan sikap peserta 

didik agar mampu bersikap bijak dalam menghadapi realitas kehidupan (Bloom, 2015). (integrasi 

→ kesatuan utuh antara aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik). 

Dalam pandangan filsafat pendidikan Islam, integrasi tersebut memiliki makna yang lebih 

dalam karena berlandaskan pada prinsip tauhid. Manusia tidak hanya dilihat sebagai makhluk 

rasional, tetapi juga spiritual yang memiliki tanggung jawab moral kepada Allah SWT. Pendidikan 

Islam berupaya mengembangkan seluruh potensi manusia secara seimbang, meliputi dimensi 

intelektual, emosional, dan spiritual, untuk mencapai tujuan utama yaitu terbentuknya insan kamil 

(S. M. N. Al-Attas, 2018). 

Value atau nilai secara umum dipahami seperti berharga, tolak ukur baik dan buruk, tidak 

terlihat tapi bisa dirasakan (metafisika), serta menjadi bagian dari kehidupan individu dan social 

(Lickona, 2016). Jadi, value atau nilai itu sesuatu yang membuat suatu hal dianggap penting dan 

bermakna bagi manusia. Value atau nilai tidak selalu terlihat, tapi bisa dirasakan dari sikap, 

tindakan, dan cara seseorang bersikap terhadap orang lain. Dalam konteks pendidikan, value atau 

nilai berfungsi menumbuhkan kesadaran etis agar peserta didik tidak hanya pandai secara 

akademik, tetapi juga mampu berbuat benar dan bertanggung jawab (Value → sesuatu yang 

dianggap berharga dan memberi makna pada kehidupan manusia). 

Secara filosofis, value atau nilai tidak dapat dilepaskan dari dimensi ontologis manusia itu 

sendiri. Manusia sebagai makhluk berkesadaran memiliki kecenderungan alami (fitrah) untuk 

mencari kebaikan dan kebenaran. Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Aristoteles tentang telos 

— bahwa setiap tindakan manusia selalu mengarah pada tujuan kebaikan tertinggi (the highest 

good) (Aristotle, 2018). Dalam Islam, konsep ini disebut al-khayr al-muthlaq (kebaikan mutlak), 

yaitu Allah SWT sebagai sumber segala nilai dan tujuan hidup manusia. 

Dalam pendidikan Islam, value atau nilai memiliki posisi sentral karena bersumber dari Al-

Qur’an dan Sunnah. Kedua sumber tersebut menjadi landasan untuk menanamkan keimanan, 

kejujuran, tanggung jawab, serta sikap sosial yang baik. Nilai Islam menuntun proses belajar agar 

setiap kegiatan memiliki makna ibadah dan bernilai spiritual (Al-Ghazali, 2016). Dengan demikian, 

integrasi nilai dalam pendidikan Islam bertujuan agar ilmu tidak sekadar dipahami secara teoritis, 

tetapi juga diamalkan dalam kehidupan nyata sesuai dengan ajaran agama (Arifin, 2023). 

Dalam filsafat pendidikan Islam, value atau nilai memiliki kedudukan yang sangat mendasar 

karena menjadi dasar aksiologis yang menuntun seluruh proses berpikir, merasa, dan bertindak 

manusia. Nilai bukan sekadar norma moral atau aturan sosial, tetapi merupakan prinsip makna 

yang memberi arah pada cara manusia memahami pengetahuan (kognitif) dan menghayati 

kehidupan (afektif). Nilai berfungsi sebagai kompas spiritual yang mengarahkan akal agar berpikir 

https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS
mailto:tscs@uin-suska.ac.id


4th Tarbiyah Suska Conference Series 

Tanggal, 22 November 2025 

ISSN 3046-8485  

 

 
Available online at Journal homepage: https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS    

Email: tscs@uin-suska.ac.id  

 

178 

dengan kesadaran etis, dan hati agar merasakan dengan kesadaran moral. Dengan demikian, nilai 

memberi keseimbangan antara rasionalitas dan spiritualitas dalam diri manusia. Tanpa nilai, akal 

kehilangan arah kebenaran, dan perasaan kehilangan dasar kebaikan. 

Dalam konteks pendidikan Islam, value atau nilai tersebut bersumber dari tauhid, yaitu 

kesadaran akan keesaan dan kekuasaan Allah SWT sebagai sumber segala ilmu, kebaikan, dan nilai 

kehidupan. Tauhid tidak hanya berarti pengakuan bahwa Allah itu Esa, tetapi juga cara pandang 

yang menyatukan seluruh aspek eksistensi manusia, yaitu akal, hati, dan perilaku dalam satu 

kesatuan makna ilahiah. Tauhid menjadi prinsip kesatuan (unity) antara value, kognitif, dan afektif, 

yang tidak berdiri sendiri-sendiri, melainkan saling melengkapi dan menghidupi (Fadilah et al., 

2025). Melalui prinsip tauhid, akal diarahkan untuk memahami tanda-tanda kekuasaan Allah, hati 

digerakkan untuk menghayati nilai-nilai-Nya, dan tindakan manusia dibimbing agar bernilai 

ibadah. 

Inilah yang membedakan paradigma pendidikan Islam dengan pendidikan Barat modern. 

Dalam tradisi Barat, ilmu sering dipisahkan dari nilai moral dan spiritual; rasio dianggap cukup 

sebagai sumber kebenaran. Akibatnya, muncul dikotomi antara pengetahuan dan moralitas. 

Sedangkan dalam Islam, tauhid menjadi asas penyatu antara pengetahuan dan nilai yang 

menjadikan seluruh proses belajar sebagai ibadah, dan seluruh ilmu sebagai jalan menuju 

pengenalan kepada Allah. Oleh karena itu, pendidikan Islam berfungsi bukan hanya untuk 

mencerdaskan akal, tetapi juga untuk memurnikan hati dan menumbuhkan kesadaran spiritual 

(Nizar, 2024). 

Kognitif, secara umum, adalah kemampuan seseorang dalam berpikir, memahami, dan 

mengolah informasi menjadi pengetahuan. Secara konseptual, kognitif mencakup kemampuan 

rasional, menjadi alat memahami realitas, berfungsi sebagai dasar pembentukan pengetahuan 

(epistemik), dan menggambarkan dimensi kesadaran manusia dalam menalar. Ranah kognitif 

mencakup aktivitas mental seperti mengingat, menganalisis, menilai, dan mencipta. Dalam 

pendidikan modern, pengembangan ranah kognitif penting untuk membentuk manusia yang kritis 

dan kreatif dalam memecahkan masalah (Anderson & Krathwohl, 2019). (kognitif → 

pengembangan kemampuan berpikir dan memahami). 

Dalam pandangan filsafat pengetahuan (epistemologi), kognitif tidak semata-mata 

menciptakan pengetahuan objektif, melainkan juga berfungsi sebagai medium reflektif yang 

menghubungkan subjek dengan realitas. Dalam konteks Islam, akal tidak bebas nilai seperti dalam 

rasionalisme Barat, melainkan terikat dengan wahyu sebagai sumber pengetahuan tertinggi (M. N. 

Al-Attas, 2014). Di sinilah letak integrasi epistemologi Islam: akal digunakan bukan untuk 

menentang wahyu, tetapi untuk menyingkap makna yang terkandung di dalamnya. 

https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS
mailto:tscs@uin-suska.ac.id


4th Tarbiyah Suska Conference Series 

Tanggal, 22 November 2025 

ISSN 3046-8485  

 

 
Available online at Journal homepage: https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS    

Email: tscs@uin-suska.ac.id  

 

179 

Dalam konteks Islam, pengembangan kognitif tidak terlepas dari landasan spiritual. Al-

Qur’an banyak memerintahkan manusia untuk menggunakan akal dan berpikir tentang ciptaan 

Allah SWT, seperti dalam QS. Ali Imran [3]: 190–191 yang mendorong manusia untuk merenungi 

kebesaran-Nya. Oleh karena itu, kegiatan berpikir bukan sekadar proses intelektual, tetapi juga 

bagian dari ibadah yang mengantarkan pada ma’rifatullah (pengenalan terhadap Allah) (Nasr, 

2017). Pendidikan Islam mengajarkan bahwa ilmu yang benar adalah ilmu yang menuntun kepada 

kebenaran hakiki dan memperkuat iman. 

Afektif, secara umum, merujuk pada aspek emosional dalam diri manusia yang mencakup 

perasaan, sikap, dan motivasi terhadap sesuatu. Dalam konteks psikologi pendidikan, afektif 

mencakup perasaan batin yang halus, keterikatan emosional terhadap nilai, dorongan hati nurani, 

serta kesediaan untuk merespons dengan empati dan cinta. Dalam pendidikan, ranah afektif 

mencerminkan bagaimana peserta didik menerima, menilai, dan merespons nilai-nilai yang 

diajarkan (Krathwohl, 2015). (afektif → pembentukan perasaan, sikap, dan emosi positif terhadap 

nilai). 

Dalam perspektif pendidikan Islam, afektif menjadi ukuran keberhasilan internalisasi nilai. 

Peserta didik yang memiliki pemahaman nilai belum tentu berperilaku sesuai dengan nilai tersebut 

jika tidak terbentuk kesadaran emosional. Oleh karena itu, guru memiliki peran penting sebagai 

teladan dalam menumbuhkan afektif melalui pembiasaan, keteladanan, dan pendekatan spiritual 

(Rahman, 2019). Pendidikan Islam menekankan bahwa hati adalah pusat kepribadian manusia; jika 

hati baik, maka seluruh perilaku akan baik pula. 

Dalam filsafat eksistensialisme, afektif dianggap sebagai inti dari kesadaran manusia yang 

otentik. Jean-Paul Sartre menyatakan bahwa manusia tidak didefinisikan oleh pikirannya saja, 

melainkan oleh pilihan dan komitmen emosionalnya terhadap nilai (Sartre, 2017). Hal ini sejalan 

dengan pendidikan Islam yang menekankan pentingnya niat dan keikhlasan dalam setiap tindakan. 

Artinya, keberhasilan pendidikan bukan hanya diukur dari apa yang diketahui peserta didik, tetapi 

sejauh mana mereka mencintai dan menghayati nilai-nilai yang diajarkan. 

Integrasi antara value, kognitif, dan afektif dalam pendidikan Islam menggambarkan 

pendekatan holistik yang memadukan antara pengetahuan, moralitas, dan spiritualitas. Pendidikan 

Islam tidak memisahkan akal dari iman, atau ilmu dari amal, karena keduanya saling melengkapi 

dalam membentuk manusia berkarakter. Apabila salah satu aspek diabaikan, maka tujuan 

pendidikan Islam akan pincang. Integrasi ini juga menjadi jawaban atas krisis moral modern yang 

muncul akibat dominasi rasionalitas tanpa landasan nilai spiritual (Azra, 2019). 

https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS
mailto:tscs@uin-suska.ac.id


4th Tarbiyah Suska Conference Series 

Tanggal, 22 November 2025 

ISSN 3046-8485  

 

 
Available online at Journal homepage: https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS    

Email: tscs@uin-suska.ac.id  

 

180 

 

Table 1. Integrasi value, kognitif, dan afektif 

Value Kognitif Afektif 

• Berharga;  

• Tolak ukur baik dan 

buruk;  

• Metafisika. 

Ranah Pengetahua:  

• Berpikir;  

• Memahami;   

• Menalar;  

• Kreatif;  

• Menggunakan akal sebagai 

alat. 

Ranah Emosional:  

• Rasa atau perasaan;  

• Sikap;  

• Motivasi;  

• Empati;  

• Menggunakan hati (qalbu) 

sebagai alat. 

Dalam pandangan filsafat pendidikan, hubungan antara value atau nilai, kognitif, dan afektif 

dapat dianalogikan seperti sebuah segitiga epistemik yang saling menopang. Value berperan 

sebagai orientasi tujuan (axiology), kognitif sebagai sarana pencapaian pengetahuan 

(epistemology), dan afektif sebagai energi moral yang menggerakkan tindakan (ethics). Ketika 

salah satu sisi melemah, keseimbangan manusia pun terganggu. Karena itu, filsafat pendidikan 

modern dan Islam sama-sama menegaskan bahwa hakikat belajar bukan sekadar proses rasional, 

tetapi juga proses pemaknaan dan pemanusiaan (Dewey, 2017). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Manusia Utuh 

Value (Nilai Tauhid) 

Insan Kamil  

• Beriman 

• Berilmu 

• Berakhlak 

 

Kognitif 

(Pengetahuan) 

Afektif  

(Emosional) 

https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS
mailto:tscs@uin-suska.ac.id


4th Tarbiyah Suska Conference Series 

Tanggal, 22 November 2025 

ISSN 3046-8485  

 

 
Available online at Journal homepage: https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS    

Email: tscs@uin-suska.ac.id  

 

181 

  

Hubungan antara value, kognitif, dan afektif dalam pendidikan Islam dapat dianalogikan 

sebagai segitiga epistemik yang saling menopang. Dalam struktur ini, value menempati posisi 

puncak sebagai orientasi aksiologis yang memberi arah dan makna bagi dua sisi lainnya. Nilai 

menentukan apa yang baik, benar, dan layak diperjuangkan. Ia berfungsi sebagai dasar moral dan 

spiritual yang menuntun cara berpikir (kognitif) serta cara merasakan dan berperilaku (afektif). 

Ranah kognitif berperan sebagai sarana manusia untuk memahami realitas ciptaan Allah 

SWT melalui akal dan pengalaman. Dalam kerangka tauhid, akal bukan berdiri otonom, tetapi 

tunduk pada nilai ilahiah sebagai panduan berpikir. Nilai mengarahkan akal agar tidak hanya 

mencari pengetahuan secara rasional, tetapi juga menemukan makna spiritual di balik pengetahuan 

tersebut. Dengan demikian, kognitif menjadi alat untuk memahami ayat-ayat Allah, baik yang 

tertulis dalam wahyu (ayat qauliyah) maupun yang terbentang dalam alam semesta (ayat 

kauniyah). 

Sementara itu, ranah afektif merupakan sisi penghayatan dan internalisasi nilai dalam diri 

manusia. Afektif menjadi wadah di mana nilai berubah menjadi kesadaran moral dan dorongan 

spiritual. Dalam pendidikan Islam, afektif tidak hanya diukur dari sikap atau emosi, tetapi dari 

sejauh mana hati seseorang dipengaruhi oleh kesadaran tauhid. Nilai memberi arah bagi emosi dan 

motivasi, sehingga perilaku manusia menjadi cerminan dari keimanannya (Nizar, 2024). 

Dengan demikian, segitiga epistemik ini menggambarkan bahwa value, kognitif, dan afektif 

bukanlah ranah yang terpisah, tetapi membentuk kesatuan integratif yang berporos pada tauhid. 

Ketika value atau nilai melemah, pengetahuan kehilangan makna; ketika akal tertutup, nilai sulit 

dipahami; dan ketika hati beku, nilai tidak bisa dihidupkan dalam tindakan. Integrasi ketiganya 

menjadikan pendidikan Islam sebagai sistem yang utuh menggabungkan pengetahuan, kesadaran 

moral, dan orientasi spiritual dalam satu kesatuan yang harmonis. 

Implikasi Value, Kognitif, dan Afektif dalam Filsafat Pendidikan Islam 

Secara umum, integrasi antara value, kognitif, dan afektif memiliki implikasi mendalam 

terhadap arah dan praktik pendidikan modern. Pendidikan tidak lagi dipandang hanya sebagai 

proses transfer pengetahuan (transfer of knowledge), tetapi sebagai usaha menyeluruh dalam 

membentuk manusia seutuhnya (the whole person). Dalam pandangan umum, integrasi ini berarti 

penyatuan antara kemampuan berpikir (kognitif), kemampuan merasakan dan berempati (afektif), 

serta kemampuan bertindak berdasarkan nilai dan norma yang benar. Sistem pendidikan yang 

mengabaikan salah satu aspek tersebut akan menghasilkan manusia yang tidak seimbang; misalnya, 

hanya cerdas secara intelektual tetapi miskin empati sosial, atau sebaliknya, memiliki moral baik 

tetapi tidak mampu berpikir kritis terhadap realitas. Karena itu, paradigma pendidikan ideal 

https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS
mailto:tscs@uin-suska.ac.id


4th Tarbiyah Suska Conference Series 

Tanggal, 22 November 2025 

ISSN 3046-8485  

 

 
Available online at Journal homepage: https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS    

Email: tscs@uin-suska.ac.id  

 

182 

menempatkan integrasi ketiga aspek ini sebagai dasar untuk menciptakan keseimbangan antara 

akal, hati, dan tindakan (Titus, 1975). 

Dalam konteks filsafat pendidikan Islam, integrasi value, kognitif, dan afektif menjadi 

refleksi dari pandangan Islam tentang hakikat manusia (fitrah insaniyah). Islam memandang 

manusia sebagai makhluk yang diciptakan dengan potensi akal dan hati, yang keduanya harus 

dikembangkan secara harmonis agar tercapai tujuan hidup sebagai ‘abdullah (hamba Allah) dan 

khalifah fil ardh (pemimpin di bumi). Filsafat pendidikan Islam tidak mengenal dikotomi antara 

ilmu dan agama, antara dunia dan akhirat, sebab seluruh pengetahuan hakikatnya bersumber dari 

Allah SWT. Oleh karena itu, pendidikan Islam yang mengintegrasikan value, kognitif, dan afektif 

bukan sekadar upaya pedagogis, tetapi juga merupakan proses spiritual untuk menuntun manusia 

mencapai kesempurnaan akhlak dan kedekatan kepada Sang Pencipta (Amin, n.d.). 

Implikasi pertama dari integrasi ini terlihat dalam perumusan tujuan pendidikan 

Islam. Pendidikan Islam tidak hanya berorientasi pada pencapaian akademik, tetapi juga pada 

pembentukan pribadi beriman, berakhlak, dan berilmu. Tujuan pendidikan Islam sebagaimana 

tercantum dalam Undang-Undang Sisdiknas maupun dalam rumusan klasik para ulama seperti Al-

Ghazali dan Ibnu Khaldun, selalu menekankan keseimbangan antara kecerdasan akal dan 

kematangan spiritual. Melalui integrasi value (moral dan spiritual), kognitif (intelektual), dan 

afektif (emosional), pendidikan diharapkan melahirkan peserta didik yang mampu berpikir kritis, 

memiliki kesadaran moral, serta berperilaku sesuai tuntunan agama. Dengan demikian, tujuan 

pendidikan Islam bukan hanya mencetak manusia pintar, tetapi manusia yang baik, beradab, dan 

memiliki tanggung jawab sosial serta keimanan yang kuat (Nata, 2020). 

Implikasi kedua terdapat pada pengembangan kurikulum dan proses pembelajaran. 

Kurikulum dalam pendidikan Islam seharusnya tidak hanya berisi muatan akademik yang 

berorientasi pada pengetahuan, melainkan juga harus memuat nilai-nilai ilahiah dan kemanusiaan. 

Setiap materi pelajaran — baik agama maupun umum — perlu dirancang agar mengandung unsur 

nilai dan afektif. Misalnya, pembelajaran sains dapat diarahkan untuk menumbuhkan rasa kagum 

dan syukur terhadap kebesaran Allah melalui ciptaan-Nya, sementara pembelajaran sosial dapat 

menanamkan nilai keadilan, empati, dan tanggung jawab. Proses pembelajaran yang integratif juga 

menuntut metode yang holistik: bukan hanya ceramah atau hafalan, tetapi pembiasaan, 

keteladanan, dan refleksi. Guru dalam hal ini tidak hanya berperan sebagai pengajar (mu‘allim), 

tetapi juga sebagai pendidik moral (murabbi) dan pembimbing spiritual (mursyid) (Fahmullah, 

2009) . 

Selanjutnya, implikasi ketiga tampak dalam peran guru dan peserta didik. Guru dalam 

paradigma integratif bukan sekadar penyampai ilmu, tetapi juga model nyata dari nilai-nilai Islam. 

Ia harus mampu menampilkan kepribadian yang mencerminkan keseimbangan antara kecerdasan 

https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS
mailto:tscs@uin-suska.ac.id


4th Tarbiyah Suska Conference Series 

Tanggal, 22 November 2025 

ISSN 3046-8485  

 

 
Available online at Journal homepage: https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS    

Email: tscs@uin-suska.ac.id  

 

183 

akal dan ketulusan hati. Pendidikan yang mengutamakan integrasi ini menuntut guru untuk 

mengajarkan ilmu dengan hikmah dan kasih sayang, sehingga peserta didik tidak hanya memahami 

pengetahuan secara rasional (kognitif), tetapi juga menghayatinya secara emosional (afektif) dan 

menerapkannya secara moral. Sebaliknya, peserta didik diarahkan untuk menjadi manusia 

pembelajar yang aktif, reflektif, dan sadar value atau nilai — bukan sekadar penerima pasif. 

Dengan begitu, hubungan guru dan murid menjadi relasi spiritual dan intelektual yang saling 

menumbuhkan, bukan sekadar formalitas akademik (Zubaidillah, 2018). 

Implikasi berikutnya adalah pada pembentukan karakter dan budaya sekolah. 

Integrasi value, kognitif, dan afektif mendorong terciptanya lingkungan pendidikan yang religius, 

etis, dan intelektual. Sekolah atau madrasah tidak hanya menjadi tempat belajar ilmu, tetapi juga 

menjadi ruang pembiasaan sikap dan nilai. Kegiatan seperti tadarus, salat berjamaah, refleksi 

spiritual, dan kegiatan sosial adalah wujud dari pendidikan afektif yang berpadu dengan 

penanaman kognitif dan moral. Ketika budaya sekolah didasarkan pada nilai-nilai Islam yang 

hidup, maka peserta didik akan terbentuk sebagai pribadi yang berkarakter tanpa merasa terpaksa, 

sebab nilai itu tumbuh secara alami melalui pembiasaan dan keteladanan (ULM, n.d.). 

Lebih jauh, integrasi ketiga aspek tersebut juga memiliki implikasi terhadap 

pembaharuan paradigma pendidikan Islam di era modern. Di tengah arus globalisasi dan 

sekularisasi yang menempatkan pengetahuan sebagai sesuatu yang netral dan terlepas dari nilai, 

filsafat pendidikan Islam hadir untuk menegaskan kembali bahwa ilmu dan nilai tidak bisa 

dipisahkan. Konsep ini sejalan dengan gagasan Islamisasi ilmu pengetahuan yang dikemukakan 

oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas dan Ismail Raji al-Faruqi. Keduanya menegaskan bahwa 

pendidikan Islam harus memulihkan hubungan antara wahyu dan akal, agar ilmu tidak menjadi alat 

kekuasaan semata, tetapi menjadi jalan menuju pengenalan terhadap Tuhan. Dengan demikian, 

integrasi value, kognitif, dan afektif bukan hanya strategi pedagogis, tetapi juga proyek besar 

pembentukan peradaban Islam yang beradab (civilized society) (al-Attas, 2018). 

Terakhir, implikasi integratif ini memperlihatkan kesinambungan dengan paradigma 

pendidikan global yang menekankan character building dan emotional intelligence. Jika 

pendidikan Barat modern baru menekankan pentingnya pendidikan karakter di abad ke-21, Islam 

sejatinya telah lebih dahulu menempatkan nilai dan afektif sebagai inti pendidikan sejak masa 

Rasulullah SAW. Pendidikan Islam yang mengintegrasikan akal dan hati mampu menjawab krisis 

moral, krisis kemanusiaan, dan bahkan krisis makna yang melanda dunia modern. Karena itu, 

pendidikan Islam tidak boleh tertinggal dalam wacana modernisasi, melainkan harus tampil sebagai 

sistem pendidikan alternatif yang mampu menyeimbangkan antara kemajuan teknologi dan 

kematangan spiritual (Azra, 2019). 

https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS
mailto:tscs@uin-suska.ac.id


4th Tarbiyah Suska Conference Series 

Tanggal, 22 November 2025 

ISSN 3046-8485  

 

 
Available online at Journal homepage: https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS    

Email: tscs@uin-suska.ac.id  

 

184 

Dengan demikian, implikasi integrasi value, kognitif, dan afektif dalam filsafat pendidikan 

Islam tidak hanya terbatas pada ranah teoritis, tetapi juga praktis. Ia menjadi paradigma dasar 

dalam membangun sistem pendidikan Islam yang berorientasi pada keseimbangan, keutuhan, dan 

kemanusiaan. Pendidikan Islam dengan pendekatan ini diharapkan mampu melahirkan generasi 

yang berilmu luas (kognitif), berhati lembut (afektif), dan bernilai luhur (moral) — tiga dimensi 

yang menjadi ciri manusia paripurna dalam pandangan Islam. 

KESIMPULAN 

Berdasarkan analisis, dapat disimpulkan bahwa integrasi value, kognitif, dan afektif dalam 

pendidikan Islam menghasilkan pendekatan pendidikan yang holistik, di mana peserta didik tidak 

hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara moral dan emosional. Pendidikan yang 

mengutamakan keseimbangan ketiga aspek ini memengaruhi perumusan tujuan pendidikan, 

perancangan kurikulum, metode pembelajaran, dan peran guru sebagai teladan akhlak sekaligus 

fasilitator pengalaman emosional. Dengan demikian, pendidikan Islam bukan sekadar transfer 

pengetahuan, melainkan proses pembentukan manusia seutuhnya, yang mampu berpikir kritis, 

memiliki kesadaran moral, dan mendekatkan diri kepada Allah SWT, selaras dengan prinsip tauhid 

dan fitrah insaniyah. 

DAFTAR RUJUKAN 

Al-Attas, M. N. (2014). Prolegomena to the metaphysics of Islam (3rd ed.). ISTAC. 

al-Attas, S. M. N. (2018). The concept of education in Islam: A framework for an Islamic philosophy of 

education. ISTAC. 

Al-Attas, S. M. N. (2018). Islam and secularism. ISTAC. 

Al-Attas, S. M. N. (2018). Islam and secularism. ISTAC. 

Al-Ghazali, A. H. (2016). Ihya’ ‘Ulumuddin (Jilid 1) (10th ed.). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Amin, A. (n.d.). Dhuha al-Islam (Jilid 2) (10th ed.). Dar al-Kitab al-‘Arabiy. 

Anderson, L. W., & Krathwohl, D. R. (2019). A taxonomy for learning, teaching, and assessing (5th ed.). 

Pearson. 

Arifin, M. (2023). Filsafat pendidikan Islam. Bumi Aksara. 

Aristotle. (2018). Nicomachean ethics (5th ed.). Oxford University Press. 

Azra, A. (2019). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi menuju milenium baru. Logos Wacana Ilmu. 

Bloom, B. S. (2015). Taxonomy of educational objectives (2nd ed.). Longman. 

Bukhari, F. (2009, Mei). Mencari sosok guru ideal. Intisari, (IV), 72. 

Dewey, J. (2017). Democracy and education (4th ed.). The Macmillan Company. 

Fadilah, D. D., Afifah, A., Inayati, S., & Burhanuddin, N. (2025). Tauhid sebagai paradigma filsafat ilmu 

dalam pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Multidisipliner, 8(6), 22. 

Hasanah, L. (2023). Paradigma holistik dalam pendidikan Islam. Al-Tarbawi, 6(1), 87. 

Hidayat, R. (2024). Application of Islamic educational philosophy in holistic and contextual curriculum 

design. International Journal of Advanced Studies in Education and Religion, 8(2). 

https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS
mailto:tscs@uin-suska.ac.id


4th Tarbiyah Suska Conference Series 

Tanggal, 22 November 2025 

ISSN 3046-8485  

 

 
Available online at Journal homepage: https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS    

Email: tscs@uin-suska.ac.id  

 

185 

Krathwohl, D. R. (2015). Affective domain of learning (2nd ed.). Academic Press. 

Lickona, T. (2016). Educating for character (3rd ed.). Bantam Books. 

Moleong, L. J. (2021). Metodologi penelitian kualitatif. Remaja Rosdakarya. 

Muhammad, H. Z. (2018, Agustus). Pendidikan adversity quotient. ADDABANA, 1(2), 85. 

Nasr, S. H. (2017). The heart of Islam: Enduring values for humanity (3rd ed.). HarperCollins. 

Nata, A. (2020). Filsafat pendidikan Islam. PT Raja Grafindo Persada. 

Nizar, S. (2024). Filsafat pendidikan Islam: Pendekatan historis, teoritis, dan praktis. Kencana. 

Rahman, F. (2019). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition (2nd ed.). University of 

Chicago Press. 

Rahmawati, S. (2025). Holistic educational practices. International Journal of Research and Innovation in 

Social Science, 9(1), 42. 

Sartre, J.-P. (2017). Existentialism and human emotions (3rd ed.). Philosophical Library. 

Sugiyono. (2020). Metode penelitian kualitatif untuk pendidikan. Alfabeta. 

Syamsuddin, A. (2022). Krisis nilai dan tantangan pendidikan Islam di era digital. Jurnal Pendidikan Islam 

Indonesia, 7(2), 123. 

Titus, H. H. (1975). The range of philosophy: Introductory readings. Wadsworth Publishing Company. 

ULM, A. P. P. F. (n.d.). Wawancara pribadi. 

Yusuf, K. M. (2019). Konstruksi ilmu dan pendidikan. Deepublish. 

Zed, M. (2018). Metode penelitian kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia. 

 

https://jom.uin-suska.ac.id/index.php/TSCS
mailto:tscs@uin-suska.ac.id

